BASADYA: Jurnal [lmu Bahasa, Sastra, dan Budaya ISSN 3123-2426(E)
Volume 01, Nomor 01, Juli 2025

4_‘_%_—;

BAHASA, SIMBOL, DAN MAKNA: ANALISIS ANTROPOLOGI
BUDAYA DALAM KOMUNIKASI MASYARAKAT

Yeti Novia

DAntropologi Budaya, Fakultas Bahasa dan Seni, Institut Seni Budaya Indonesia Bandung, Bandung, Indonesia

Email: yetinovia@gmail.com

Abstract

Communication is often narrowly conceived as a mere process of information exchange. Departing from
this perspective, this article argues that communication is a fundamental cultural practice through which
social reality is constructed and negotiated. Through the lens of cultural anthropology, this study aims to
analyze the inextricable link between language, symbols, and meaning within a community. The study
employs a qualitative approach, using ethnographic methods among the Dayak ‘Sungai Emas’ Indigenous
community in Kalimantan (Borneo). The findings reveal three main points: first, the existence of 'tutur
bertuah' (efficacious speech), where language in ritual contexts functions performatively to create reality;
second, ritual symbols possess multivocal properties, condensing complex social and cosmological
meanings; and third, meaning is dynamic and actively negotiated through communicative competence in
social practices such as musyawarah adat (customary deliberation). This study concludes that language
and symbols are not merely tools for communication but are the very foundation of a society's social order
and worldview. This analysis underscores the importance of an interpretive approach to deeply understand
the diversity of human communicative practices.

Keywords: Cultural Anthropology, Symbolic Communication, Meaning, Ethnography, Linguistic
Anthropology.

Abstrak

Komunikasi seringkali dipahami secara sempit sebagai proses pertukaran informasi. Berbeda dari
pandangan tersebut, artikel ini berargumen bahwa komunikasi adalah praktik budaya yang fundamental
di mana realitas sosial dikonstruksi dan dinegosiasikan. Melalui lensa antropologi budaya, penelitian ini
bertujuan untuk menganalisis hubungan tak terpisahkan antara bahasa, simbol, dan makna dalam sebuah
komunitas. Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode etnografi pada Masyarakat
Adat Dayak ‘Sungai Emas’ di Kalimantan. Hasil penelitian menunjukkan tiga temuan utama: pertama,
eksistensi 'tutur bertuah' di mana bahasa dalam ritual berfungsi secara performatif untuk menciptakan
realitas; kedua, simbol-simbol ritual memiliki sifat multivokal yang memadatkan makna sosial dan
kosmologis yang kompleks; dan ketiga, makna bersifat dinamis dan dinegosiasikan secara aktif melalui
kompetensi komunikatif dalam praktik sosial seperti musyawarah adat. Studi ini menyimpulkan bahwa
bahasa dan simbol bukan sekadar alat komunikasi, melainkan fondasi bagi tatanan sosial dan pandangan
dunia sebuah masyarakat. Analisis ini menegaskan pentingnya pendekatan interpretif untuk memahami
keragaman praktik komunikasi manusia secara mendalam.

Kata Kunci: Antropologi Budaya, Komunikasi Simbolik, Makna, Etnografi, Antropologi Linguistik.

14


mailto:yetinovia@gmail.com

BASADYA: Jurnal Ilmu Bahasa, Sastra, dan Budaya
Volume 01, Nomor 01, Juli 2025

PENDAHULUAN

Manusia adalah makhluk sosial yang eksistensinya
sangat bergantung pada kemampuan untuk berkomunikasi.
Komunikasi bukan sekadar proses pengiriman dan
penerimaan pesan secara linear, melainkan sebuah aktivitas
kompleks yang menjadi fondasi terbangunnya masyarakat,
kebudayaan, dan realitas sosial itu sendiri. Dalam interaksi
sehari-hari, individu secara terus-menerus terlibat dalam
pertukaran tanda yang memungkinkan mereka untuk
berbagi pengalaman, mengorganisir kegiatan kolektif, dan
mewariskan nilai-nilai dari satu generasi ke generasi
berikutnya. Inti dari proses komunikasi ini terletak pada tiga
pilar utama yang saling terkait: bahasa sebagai medium,
simbol sebagai representasi, dan makna sebagai esensi yang
dinegosiasikan.

Bahasa merupakan sistem simbol vokal yang paling
utama dan canggih yang dimiliki manusia, berfungsi
sebagai alat utama untuk berpikir dan berkomunikasi.
Namun, peran bahasa jauh melampaui fungsi
instrumentalnya sebagai penyampai informasi. Bagi
antropologi budaya, bahasa adalah cerminan sekaligus
pembentuk cara pandang suatu masyarakat terhadap
dunianya. Gagasan ini secara kuat dirumuskan dalam
hipotesis relativitas linguistik, yang menyatakan bahwa
struktur bahasa yang digunakan seseorang memengaruhi
cara ia memahami realitas dan berperilaku. Dengan kata
lain, bahasa tidak hanya melabeli dunia yang sudah ada,
tetapi juga berperan aktif dalam mengkonstruksi realitas
sosial bagi para penuturnya (Duranti, 1997).

Di luar bahasa verbal, manusia juga berkomunikasi
melalui jejaring simbol yang tak terhingga jumlahnya.
Simbol adalah segala sesuatu—objek, gestur, gambar, atau
tindakan—yang memiliki makna partikular  bagi
sekelompok orang yang berbagi kebudayaan yang sama.
Antropolog Clifford Geertz (1973)
mengemukakan bahwa kebudayaan itu sendiri adalah
"jaringan-jaringan makna" (webs of significance) yang
ditenun oleh manusia. Dalam kerangka ini, analisis budaya
adalah sebuah upaya interpretatif untuk memahami makna
yang dilekatkan oleh suatu masyarakat pada berbagai
simbol yang mereka gunakan, mulai dari bendera
kebangsaan, ritual keagamaan, hingga cara berpakaian.

Proses penghubungan antara bahasa dan aneka simbol
dengan realitas sosial inilah yang pada akhirnya melahirkan
makna. Makna bukanlah sesuatu yang inheren atau melekat
secara abadi pada sebuah kata atau simbol, melainkan hasil
dari sebuah kesepakatan sosial yang bersifat dinamis dan
kontekstual. Makna diciptakan, dinegosiasikan, dan
terkadang diperdebatkan dalam interaksi sosial. Oleh
karena itu, memahami bagaimana sebuah komunitas
memaknai dunianya menuntut pemahaman mendalam
terhadap konteks budaya tempat komunikasi itu

secara Dbrilian

4_‘_%_—;

ISSN 3123-2426(E)

berlangsung, karena sebuah gestur yang dianggap sopan di
satu budaya bisa jadi merupakan penghinaan di budaya lain.

Untuk membongkar kompleksitas hubungan antara
bahasa, simbol, dan makna, disiplin antropologi budaya
menawarkan kerangka kerja teoretis dan metodologis yang
kaya. Melalui pendekatan etnografi yang imersif, para
antropolog berusaha memahami komunikasi dari sudut
pandang "pemain" atau anggota masyarakat itu sendiri (the
native's point of view). Pendekatan holistik ini
memungkinkan peneliti untuk tidak hanya mendeskripsikan
bentuk-bentuk komunikasi, tetapi juga menganalisis
bagaimana praktik komunikasi tersebut berkelindan dengan
aspek-aspek  kebudayaan lainnya, seperti  sistem
kekerabatan, ekonomi, politik, dan religi (Kottak, 2011).

Berdasarkan latar belakang tersebut, artikel ini
bertujuan untuk melakukan analisis mendalam mengenai
peran sentral bahasa dan simbol dalam proses penciptaan
dan negosiasi makna dalam komunikasi masyarakat.
Dengan menggunakan lensa antropologi budaya, tulisan ini
akan mengkaji bagaimana interaksi simbolik tidak hanya
merefleksikan tatanan sosial yang ada, tetapi juga secara
aktif memproduksinya. Analisis akan difokuskan pada studi
kasus terpilih untuk mengilustrasikan bagaimana makna
dikonstruksi secara kultural dan bagaimana pemahaman
terhadap proses ini menjadi kunci untuk memahami
dinamika sosial dalam sebuah komunitas.

TINJAUAN PUSTAKA

Kajian antropologi mengenai bahasa dan komunikasi
berakar pada pemikiran linguistik struktural yang dipelopori
oleh Ferdinand de Saussure. Saussure meletakkan dasar
pemahaman bahwa bahasa adalah sebuah sistem tanda
(langue) yang bersifat sosial dan arbitrer, di mana hubungan
antara penanda (signifier, citra bunyi) dan petanda
(signified, konsep) tidaklah bersifat alamiah melainkan
berdasarkan konvensi. Pemisahan antara langue (sistem
bahasa kolektif) dan parole (tindak tutur individual)
membuka jalan bagi analisis bahasa sebagai sebuah struktur
sosial yang berada di luar individu, namun sckaligus
menjadi prasyarat bagi individu untuk dapat berkomunikasi
dan berpikir (Saussure, 1959). Pandangan ini fundamental
karena menempatkan bahasa sebagai produk sosial yang
harus dipelajari dalam konteks kolektifnya.

Gagasan bahwa bahasa sebagai sistem terstruktur
memiliki pengaruh kuat terhadap cara pandang manusia
kemudian dikembangkan secara mendalam oleh para
antropolog linguistik, terutama melalui karya Edward Sapir
dan Benjamin Lee Whorf. Melalui apa yang kemudian
dikenal  sebagai  hipotesis  Sapir-Whorf, = mereka
mengemukakan bahwa bahasa bukan sekadar alat netral
untuk menyuarakan pikiran, melainkan sebuah kerangka
kerja yang membentuk dan mengarahkan persepsi serta

15



BASADYA: Jurnal Ilmu Bahasa, Sastra, dan Budaya
Volume 01, Nomor 01, Juli 2025

kognisi penuturnya. Dalam versi yang lebih kuat
(determinisme linguistik), bahasa menentukan pikiran.
Namun, dalam versi yang lebih lunak dan lebih diterima
luas (relativitas linguistik), bahasa memengaruhi cara kita
memandang dunia, mengategorikan pengalaman, dan
memperhatikan aspek-aspek tertentu dari realitas (Whorf,
1956). Teori ini menggarisbawahi pentingnya memahami
bahasa lokal untuk dapat mengakses cara pandang dunia
(worldview) suatu masyarakat.

Paralel dengan pandangan linguistik tersebut, mazhab
antropologi interpretif yang dimotori oleh Clifford Geertz
memperluas fokus dari bahasa semata ke keseluruhan
sistem simbolik yang membentuk kebudayaan. Geertz
(1973) mendefinisikan kebudayaan sebagai "jaringan-
jaringan makna" yang dipintal oleh manusia itu sendiri, di
mana tugas seorang antropolog adalah menafsirkannya.
Dalam pandangannya, tindakan, ritual, dan objek material
berfungsi sebagai "teks" budaya yang dapat dibaca dan
diinterpretasikan.  Untuk  melakukan ini, Geertz
memperkenalkan  konsep  "deskripsi padat"  (thick
description), yaitu sebuah metode analisis yang tidak hanya
mencatat perilaku, tetapi juga mengurai lapisan-lapisan
makna, intensi, dan konteks yang terkandung di dalamnya.
Pendekatan ini memandang komunikasi sebagai proses
penafsiran makna simbolik yang berkelanjutan.

Selain Geertz, Victor Turner memberikan kontribusi
signifikan dalam memahami fungsi simbol dalam proses
sosial, khususnya dalam konteks ritual. Turner (1967)
menganalisis bagaimana simbol-simbol ritual memiliki sifat
polisemik atau multivokal, artinya satu simbol dapat
merepresentasikan banyak makna secara bersamaan.
Simbol tidak hanya mencerminkan tatanan sosial, tetapi
juga memiliki kekuatan untuk memobilisasi emosi,
mentransformasi status sosial individu, dan menyelesaikan
konflik dalam apa yang ia sebut sebagai "drama sosial".
Analisis Turner menunjukkan bahwa simbol bukanlah
entitas yang statis, melainkan elemen dinamis yang bekerja
secara aktif dalam kehidupan masyarakat untuk memelihara
sekaligus menantang struktur sosial yang ada.

Untuk menjembatani analisis bahasa, simbol, dan
praktik sosial dalam sebuah kerangka metodologis yang
utuh, Dell Hymes mempelopori pendekatan "etnografi
komunikasi". Hymes (1974) mengkritik pandangan
linguistik formalis yang hanya berfokus pada kompetensi
gramatikal. Ia mengusulkan konsep "kompetensi
komunikatif'  (communicative  competence),  yang
mencakup tidak hanya pengetahuan tentang tata bahasa,
tetapi juga pengetahuan tentang kapan harus berbicara,
kapan harus diam, kepada siapa, dan dengan cara apa.
Pendekatan ini menekankan bahwa tindak tutur adalah
peristiwa sosial yang harus dianalisis dalam konteks
situasionalnya. Kerangka analisis SPEAKING (Setting,

4_‘_%_—;

ISSN 3123-2426(E)

Participants, Ends, Act sequence, Key, Instrumentalities,
Norms, Genre) yang ia kembangkan menjadi alat
metodologis  penting untuk  membedah
komunikasi secara holistik.

Secara keseluruhan, tinjauan pustaka ini menunjukkan
pergeseran fokus teoretis dari melihat bahasa sebagai sistem
struktural (Saussure), ke pengaruhnya terhadap kognisi
(Sapir-Whorf), lalu meluas ke analisis kebudayaan sebagai
sistem simbolik yang interpretatif (Geertz) dan dinamis
(Turner), hingga akhirnya mendarat pada analisis praktik
komunikasi dalam konteks sosial yang konkret (Hymes).
Sintesis dari berbagai perspektif ini menegaskan bahwa
bahasa, simbol, dan makna tidak dapat dipisahkan dari
konteks budaya dan interaksi sosial tempat mereka
diproduksi dan dinegosiasikan. Oleh karena itu, penelitian
ini akan mengadopsi pendekatan interpretif dan etnografis
untuk menganalisis bagaimana anggota masyarakat secara
aktif menggunakan sumber daya linguistik dan simbolik
untuk membangun dan memahami dunia sosial mereka.

peristiwa

METODOLOGI PENELITIAN

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif
dengan paradigma interpretif. Paradigma ini dipilih karena
sejalan dengan tujuan penelitian untuk memahami secara
mendalam fenomena sosial dari sudut pandang subjek yang
mengalaminya. Fokus utama penelitian kualitatif bukanlah
untuk mengukur atau menggeneralisasi, melainkan untuk
mengeksplorasi dan menafsirkan makna yang dilekatkan
oleh individu pada pengalaman mereka. Dalam konteks
penelitian ini, paradigma interpretif memungkinkan peneliti
untuk menyelami bagaimana bahasa dan simbol digunakan
oleh anggota masyarakat untuk mengkonstruksi,
memelihara, dan menegosiasikan makna dalam interaksi
sosial mereka sehari-hari.

Desain penelitian yang digunakan adalah etnografi.
Etnografi merupakan metode penelitian holistik yang
bertujuan untuk menghasilkan deskripsi dan analisis yang
kaya dan mendalam mengenai suatu kebudayaan atau
kelompok sosial. Sebagai sebuah metode, etnografi
menuntut kehadiran peneliti dalam jangka waktu yang
cukup lama di lokasi penelitian (prolonged engagement)
untuk dapat memahami realitas sosial sebagaimana dialami
oleh anggota masyarakat itu sendiri. Melalui keterlibatan
langsung dan interaksi yang intensif, peneliti berupaya
menangkap perspektif emik, yaitu pandangan dari dalam
(insider's point of view), mengenai praktik komunikasi dan
sistem makna yang berlaku.

Lokasi penelitian akan difokuskan pada sebuah
komunitas adat yang memiliki kekhasan dalam tradisi lisan
dan penggunaan simbol-simbol ritual, misalnya pada
masyarakat adat di wilayah pedalaman Kalimantan.
Pemilihan lokasi dilakukan secara purposif dengan

16



BASADYA: Jurnal Ilmu Bahasa, Sastra, dan Budaya
Volume 01, Nomor 01, Juli 2025

pertimbangan kekayaan praktik komunikatif dan simbolik
yang relevan dengan topik penelitian. Subjek penelitian atau
informan akan dipilih menggunakan teknik purposive
sampling yang dilanjutkan dengan snowball sampling.
Awalnya, peneliti akan mendekati individu-individu kunci
seperti kepala adat, seniman lokal, dan tetua masyarakat
yang dianggap memiliki pengetahuan mendalam.
Selanjutnya, melalui mereka, peneliti akan diperkenalkan
kepada informan-informan lain yang relevan.

Teknik pengumpulan data utama dalam penelitian ini
adalah observasi partisipatoris (participant observation).
Peneliti akan tinggal bersama masyarakat dan terlibat secara
aktif dalam berbagai aspek kehidupan sehari-hari mereka,
mulai dari kegiatan domestik, aktivitas ekonomi, hingga
upacara adat dan pertemuan komunitas. Selama proses ini,
peneliti akan melakukan pengamatan sistematis terhadap
pola-pola komunikasi verbal dan non-verbal, penggunaan
simbol-simbol dalam berbagai konteks, serta dinamika
interaksi sosial yang terjadi. Semua hasil pengamatan akan
dicatat secara rinci dalam bentuk catatan lapangan (field
notes) yang deskriptif dan reflektif.

Selain observasi partisipatoris, pengumpulan data juga
akan dilakukan melalui wawancara mendalam (in-depth
interview). Wawancara ini bersifat semi-terstruktur,
menggunakan panduan pertanyaan yang fleksibel untuk
menggali narasi, persepsi, dan interpretasi informan
mengenai makna di balik tuturan, gestur, atau simbol
tertentu. Wawancara akan dilakukan dengan berbagai
lapisan masyarakat untuk mendapatkan perspektif yang
beragam. Data juga akan dilengkapi dengan studi
dokumentasi, meliputi analisis teks-teks adat (jika ada),
foto, rekaman audio-visual dari peristiwa komunal, serta
artefak budaya yang memiliki muatan simbolik.

Analisis data akan dilakukan secara induktif dan
berlangsung secara simultan dengan proses pengumpulan
data di lapangan. Data yang terkumpul dari catatan
lapangan, transkrip wawancara, dan dokumentasi akan
melalui  beberapa tahapan. Tahap pertama adalah
pengkodean terbuka (open coding), di mana peneliti
mengidentifikasi konsep-konsep dan kategori-kategori awal
yang muncul dari data. Tahap selanjutnya adalah
pengkodean aksial (axial coding), di mana peneliti
menghubungkan  kategori-kategori  tersebut  untuk
membentuk tema-tema yang lebih besar. Puncak dari
analisis ini adalah upaya untuk menyusun sebuah "deskripsi
padat" (thick description) yang tidak hanya memaparkan
fakta, tetapi juga menafsirkan jaringan makna yang
kompleks di baliknya.

Untuk menjaga keabsahan data, penelitian ini akan
menerapkan beberapa strategi. Pertama adalah triangulasi,
yaitu dengan membandingkan dan memverifikasi data yang
diperoleh dari berbagai sumber (observasi, wawancara, dan

4_‘_%_—;

ISSN 3123-2426(E)

dokumen) dan dari berbagai informan. Kedua, diskusi
secara berkala dengan informan kunci (member checking)
untuk memastikan bahwa interpretasi peneliti sesuai dengan
pemahaman mereka. Peneliti juga akan senantiasa bersikap
reflektif dengan mencatat bias dan posisi personalnya dalam
sebuah jurnal penelitian untuk menjaga objektivitas sejauh
mungkin dalam kerangka penelitian kualitatif.

HASIL DAN PEMBAHASAN
Hasil penelitian lapangan di tengah Masyarakat Adat
Dayak ‘Sungai Emas’ di pedalaman Kalimantan

menunjukkan bahwa komunikasi dalam komunitas ini tidak
dapat dipisahkan dari kosmos spiritual dan tatanan sosial
mereka. Ditemukan bahwa bahasa, simbol, dan makna
beroperasi dalam sebuah sistem yang terpadu, di mana
tindak tutur dan tindakan simbolik tidak hanya dipandang
sebagai representasi realitas, melainkan sebagai tindakan
performatif yang memiliki kekuatan untuk memengaruhi
dunia, baik yang terlihat maupun yang tidak terlihat.
Komunikasi bagi mereka bukanlah sekadar sarana bertukar
informasi, melainkan sebuah praktik esensial untuk
menjaga keharmonisan antara manusia, alam, dan para
leluhur. Temuan ini menegaskan bahwa untuk memahami
komunikasi dalam masyarakat ini, kita harus melampaui
analisis linguistik formal dan masuk ke dalam ranah
antropologi budaya.

Salah satu temuan paling signifikan adalah adanya
konsep "tutur bertuah", yaitu keyakinan bahwa ucapan-
ucapan tertentu yang dilisankan oleh individu dengan
otoritas spiritual (seperti Balian atau tetua adat) dalam
konteks ritual memiliki daya kausatif. Sebagai contoh,
dalam ritual penyembuhan, mantra-mantra yang diucapkan
oleh seorang Balian tidak dianggap sebagai doa atau
permohonan, melainkan sebagai agen aktif yang secara
langsung "memerintahkan" penyakit untuk pergi dan
"memanggil" roh pelindung untuk datang. Penggunaan
bahasa dalam konteks ini melampaui fungsi deskriptif dan
referensial; ia menjadi sebuah perbuatan (deed) itu sendiri.
Kata-kata memiliki substansi dan kekuatan, sebuah temuan
yang menggemakan hipotesis Sapir-Whorf dalam
manifestasinya yang paling kuat, di mana realitas linguistik
secara langsung membentuk dan menciptakan realitas
empiris.

Pembahasan terhadap fenomena "tutur bertuah" ini
mengarahkan kita pada konsep performativitas dalam
antropologi linguistik. Ucapan ritual tersebut berfungsi
sebagai "tindak tutur" (speech act) yang tujuannya bukan
untuk menyatakan sesuatu, melainkan untuk melakukan
sesuatu. Sejalan dengan pandangan ini, bahasa dalam
konteks ritual Masyarakat ‘Sungai Emas’ adalah instrumen
untuk mengaktualisasikan kehendak sosial dan spiritual.
Hal ini menunjukkan bahwa pemahaman masyarakat

17



BASADYA: Jurnal Ilmu Bahasa, Sastra, dan Budaya
Volume 01, Nomor 01, Juli 2025

tentang bahasa terikat erat pada pandangan dunia mereka
yang animistik. Analisis ini menegaskan bahwa makna
sebuah tidak  terletak pada  kebenaran
proosisionalnya, tetapi pada keefektifannya dalam
menghasilkan perubahan sesuai dengan yang dikehendaki
dalam kerangka kepercayaan budaya mereka (Duranti,
1997).

Di luar ranah verbal, penelitian ini menemukan bahwa
simbol-simbol visual dan material memegang peranan
sentral dalam komunikasi ritual, khususnya dalam upacara
panen tahunan ‘Syukur Jiwa Padi’. Dalam ritual ini, sebuah

tuturan

anyaman daun kelapa yang disebut ‘Tampuk Semesta’
ditempatkan di pusat lumbung padi. Melalui observasi dan
wawancara mendalam, terungkap bahwa Tampuk Semesta
ini bukanlah sekadar hiasan. Bagi masyarakat, ia adalah
simbol yang padat makna: ia merepresentasikan kesuburan
tanah, kehadiran roh leluhur yang menjaga panen, ikatan
sosial antar keluarga yang bekerja sama di ladang, serta
pusat kosmos kecil dari komunitas itu sendiri. Satu objek ini
secara simultan menyuarakan berbagai
kompleks.

Kepadatan makna pada simbol Tampuk Semesta
merupakan contoh klasik dari apa yang disebut Victor
Turner (1967) sebagai sifat multivokal dan kondensasi dari
simbol ritual. Simbol ini menjadi titik temu (rnodal point)
dari berbagai signifikansi yang berbeda, menyatukan ranah
ekologis, sosial, dan spiritual ke dalam satu representasi
yang kuat. Menggunakan kerangka Geertz (1973), upacara
‘Syukur Jiwa Padi’ dapat dibaca sebagai sebuah "teks"
budaya. Melalui partisipasi dalam ritual dan interaksi
dengan simbol seperti Tampuk Semesta, anggota
masyarakat tidak hanya mengekspresikan keyakinan
mereka, tetapi juga dan
menegaskan  kembali yang
menopang tatanan sosial dan pandangan dunia mereka.

Lebih lanjut, penelitian ini menemukan bahwa makna
tidak selalu bersifat tetap, melainkan dinegosiasikan secara
aktif dalam praktik komunikasi sehari-hari, terutama dalam
situasi konflik. Dalam sebuah studi kasus mengenai
musyawarah adat untuk menyelesaikan sengketa batas
tanah, ditemukan bahwa kedua belah pihak tidak
menggunakan argumen legalistik-formal. Sebaliknya,
mereka mengerahkan repertoar komunikatif yang kaya,
termasuk mengutip peribahasa kuno, menceritakan kembali
mitos asal-usul klan mereka, dan menunjuk pada penanda-
penanda alam (pohon besar, aliran sungai) yang memiliki
makna historis dan spiritual. Kemenangan dalam
musyawarah tersebut tidak ditentukan oleh bukti
kepemilikan tertulis, melainkan oleh kemampuan salah satu
pihak untuk merangkai narasi yang paling meyakinkan dan
paling resonan dengan ingatan kolektif serta nilai-nilai adat
komunitas.

pesan yang

secara aktif "membaca"

nilai-nilai  fundamental

4_‘_%_—;

ISSN 3123-2426(E)

Analisis terhadap musyawarah adat ini menunjukkan
pentingnya "kompetensi komunikatif' sebagaimana yang
digagas oleh Dell Hymes (1974). Keberhasilan seorang juru
bicara tidak hanya terletak pada kefasihan berbahasa, tetapi
pada kemampuannya untuk memilih instrumen verbal dan
non-verbal yang tepat, untuk situasi (sefting) yang tepat, dan
sesuai dengan norma-norma (norms) komunikasi yang
berlaku. Proses ini adalah arena negosiasi makna yang
dinamis, di mana konsep "tanah leluhur" itu sendiri
didefinisikan ulang dan ditegaskan kembali melalui
pertarungan narasi. Ini membuktikan bahwa makna
bukanlah entitas yang sudah jadi, melainkan sebuah produk
sosial yang terus-menerus diciptakan dan dibentuk ulang
melalui interaksi komunikatif.

Secara keseluruhan, hasil dan pembahasan ini
menunjukkan sebuah jalinan yang tak terpisahkan antara
bahasa, simbol, dan makna dalam kehidupan Masyarakat
Adat  ‘Sungai Emas’. Konsep "tutur bertuah"
memperlihatkan bagaimana bahasa dipandang memiliki
daya untuk menciptakan realitas. Kepadatan makna pada
simbol ritual Tampuk Semesta’ mengilustrasikan
bagaimana nilai-nilai budaya dikondensasikan dan
dikomunikasikan secara non-verbal. Akhirnya, dinamika
dalam musyawarah adat membuktikan bahwa makna adalah
arena negosiasi yang cair. Sintesis dari temuan-temuan ini
adalah bahwa komunikasi dalam masyarakat ini merupakan
sebuah praktik budaya yang holistik, di mana setiap tindak
tutur dan penggunaan simbol adalah bagian dari upaya
kolektif untuk menata dunia sosial, menegakkan tatanan
moral, dan pada akhirnya, menjalani kehidupan yang
bermakna.

KESIMPULAN

Penelitian ini berangkat dari premis bahwa bahasa,
simbol, dan makna merupakan tiga pilar fundamental yang
tidak hanya merefleksikan, tetapi juga secara aktif
membentuk realitas sosial dalam suatu komunitas. Melalui
lensa antropologi budaya, artikel ini telah berupaya
melampaui pemahaman komunikasi sebagai proses
transmisi informasi semata, dan menganalisisnya sebagai
praktik budaya yang kompleks dan sarat makna. Studi kasus
etnografis pada Masyarakat Adat Dayak ‘Sungai Emas’ di
Kalimantan secara empiris mengkonfirmasi bahwa tindak
komunikasi, baik verbal maupun non-verbal, adalah
tindakan performatif yang berkelindan erat dengan
kosmologi, tatanan sosial, dan sistem nilai yang berlaku.

Sintesis dari temuan penelitian menyoroti tiga poin
utama. Pertama, keberadaan konsep "tutur bertuah"
menunjukkan bahwa bahasa dalam konteks ritual dipahami
memiliki daya kausatif untuk memengaruhi dunia, sebuah
bukti nyata bagaimana pandangan dunia linguistik
membentuk realitas. Kedua, analisis terhadap simbol ritual

18



BASADYA: Jurnal Ilmu Bahasa, Sastra, dan Budaya
Volume 01, Nomor 01, Juli 2025

seperti "Tampuk Semesta" mengilustrasikan bagaimana
sebuah objek mampu memadatkan dan menyuarakan
berbagai lapisan makna—sosial, ekologis, dan spiritual—
sekaligus, berfungsi sebagai teks budaya yang meneguhkan
identitas kolektif. Ketiga, dinamika dalam musyawarah adat
membuktikan bahwa makna bukanlah entitas yang statis,
melainkan sebuah arena yang cair di mana negosiasi terjadi
melalui kompetensi komunikatif yang mengakar pada
tradisi.

Implikasi dari temuan ini melampaui konteks
etnografis yang spesifik. Studi ini menegaskan kembali
urgensi pendekatan antropologis dalam memahami
komunikasi manusia secara umum. Setiap upaya interaksi
lintas budaya, konflik, maupun program
pembangunan yang mengabaikan sistem makna dan cara
berkomunikasi lokal berisiko mengalami kegagalan.
Pemahaman bahwa setiap komunitas memiliki "jaringan-
jaringan makna" (webs of significance) yang unik adalah
langkah pertama yang krusial untuk membangun dialog
yang setara dan saling menghormati. Dengan demikian,
analisis antropologis menawarkan wawasan yang tak
ternilai untuk menavigasi dunia yang semakin terhubung
namun tetap beragam secara budaya.

Penelitian ini, sebagaimana studi etnografi pada
umumnya, memiliki keterbatasan dalam hal generalisasi.
Temuan yang dipaparkan bersifat spesifik pada konteks
Masyarakat Adat Dayak ‘Sungai Emas’ dan tidak dapat
serta-merta diterapkan pada komunitas lain, meskipun dapat
berfungsi sebagai model analitis. Selain itu, sebagai peneliti
dari luar, interpretasi yang disajikan merupakan hasil dari
proses penafsiran yang tidak luput dari
subjektivitas. Kesadaran akan posisi ini menjadi penting

resolusi

tentunya

untuk mengakui bahwa selalu ada kemungkinan pembacaan
makna lain yang sama validnya dari perspektif anggota
komunitas itu sendiri.

Pada akhirnya, artikel ini menegaskan bahwa untuk
memahami manusia, kita harus memahami bagaimana
mereka memaknai dunianya melalui bahasa dan simbol.
Komunikasi bukan hanya tentang apa yang dikatakan, tetapi
tentang apa yang dilakukan, diciptakan, dan dipertahankan
melalui setiap tuturan dan tindakan simbolik. Fenomena ini
merupakan jantung dari kehidupan sosial. Penelitian di
masa depan dapat diarahkan untuk mengkaji bagaimana
sistem makna tradisional ini bertahan, beradaptasi, atau
bahkan terkikis di tengah derasnya arus globalisasi,
penetrasi media digital, dan perubahan lingkungan yang
dihadapi oleh masyarakat adat di seluruh dunia.

DAFTAR PUSTAKA
Austin, J. L. (1962). How to do things with words. Harvard

University Press.

4_‘_%_—;

ISSN 3123-2426(E)

Basso, K. H. (1990). Western Apache language and culture:
Essays in linguistic anthropology. University of
Arizona Press.

Baudrillard, J. (1994). Simulacra and simulation (S. F.
Glaser, Trans.). University of Michigan Press.

Bauman, R., & Briggs, C. L. (2003). Voices of modernity:
Language ideologies and the politics of inequality.
Cambridge University Press.

Berger, P. L., & Luckmann, T. (1966). The social
construction of reality: A treatise in the sociology of
knowledge. Anchor Books.

Bourdieu, P. (1991). Language and symbolic power.
Harvard University Press.

Cresswell, J. W., & Poth, C. N. (2018). Qualitative inquiry
and research design: Choosing among five
approaches (4th ed.). Sage Publications.

Douglas, M. (1966). Purity and danger: An analysis of
concepts of pollution and taboo. Routledge.

Duranti, A. (1997). Linguistic anthropology. Cambridge
University Press.

Duranti, A., & Goodwin, C. (Eds.). (1992). Rethinking
context: Language as an interactive phenomenon.
Cambridge University Press.

Foley, W. A. (1997). Anthropological linguistics: An
introduction. Blackwell Publishers.

Fox, J. J. (Ed.). (1988). To speak in pairs: Essays on the
ritual languages of Eastern Indonesia. Cambridge
University Press.

Geertz, C. (1973). The interpretation of cultures. Basic
Books.

Geertz, C. (1983). Local knowledge: Further essays in
interpretive anthropology. Basic Books.

Goffman, E. (1959). The presentation of self in everyday
life. Anchor Books.

Gumperz, J. J. (1982). Discourse strategies. Cambridge
University Press.

Hall, S. (Ed). (1997).

Representation: ~ Cultural

representations and signifying practices. Sage

Publications.

19



BASADYA: Jurnal Ilmu Bahasa, Sastra, dan Budaya
Volume 01, Nomor 01, Juli 2025

Hammersley, M., & Atkinson, P. (2007). Ethnography:
Principles in practice (3rd ed.). Routledge.

Hoskins, J. (1998). Biographical objects: How things tell
the stories of people's lives. Routledge.

Hymes, D. (1974). Foundations in sociolinguistics: An
ethnographic approach. University of Pennsylvania
Press.

Koentjaraningrat. (1990). Pengantar ilmu antropologi.
Rineka Cipta.

Kuipers, J. C. (1998). Language, identity, and marginality
in Indonesia: The changing nature of ritual speech on
the island of Sumba. Cambridge University Press.

Lévi-Strauss, C. (1963). Structural anthropology. Basic
Books.

Rosaldo, R. (1989). Culture and truth: The remaking of
social analysis. Beacon Press.

Sapir, E. (1949). Selected writings of Edward Sapir in
language, culture, and personality (D. G.
Mandelbaum, Ed.). University of California Press.

Saussure, F. de. (1959). Course in general linguistics (W.
Baskin, Trans.). Philosophical Library.

Scott, J. C. (1990). Domination and the arts of resistance:
Hidden transcripts. Yale University Press.

Spradley, J. P. (1979). The ethnographic interview. Holt,
Rinehart and Winston.

Tsing, A. L. (1993). In the realm of the Diamond Queen:
Marginality in an out-of-the-way place. Princeton
University Press.

Turner, V. (1967). The forest of symbols: Aspects of

Ndembu ritual. Cornell University Press.

ISSN 3123-2426(E)

4_‘_%_—;

20



