
BASADYA: Jurnal Ilmu Bahasa, Sastra, dan Budaya                                                                             ISSN 3123-2426(E) 

Volume 01, Nomor 01, Juli 2025 
 

  

14 
 

BAHASA, SIMBOL, DAN MAKNA: ANALISIS ANTROPOLOGI 
BUDAYA DALAM KOMUNIKASI MASYARAKAT 

 
Yeti Novia1) 

 
1)Antropologi Budaya, Fakultas Bahasa dan Seni, Institut Seni Budaya Indonesia Bandung, Bandung, Indonesia  

Email: yetinovia@gmail.com 

  
 

 
 

Abstract  

 

Communication is often narrowly conceived as a mere process of information exchange. Departing from 

this perspective, this article argues that communication is a fundamental cultural practice through which 

social reality is constructed and negotiated. Through the lens of cultural anthropology, this study aims to 

analyze the inextricable link between language, symbols, and meaning within a community. The study 

employs a qualitative approach, using ethnographic methods among the Dayak ‘Sungai Emas’ Indigenous 

community in Kalimantan (Borneo). The findings reveal three main points: first, the existence of 'tutur 

bertuah' (efficacious speech), where language in ritual contexts functions performatively to create reality; 

second, ritual symbols possess multivocal properties, condensing complex social and cosmological 

meanings; and third, meaning is dynamic and actively negotiated through communicative competence in 

social practices such as musyawarah adat (customary deliberation). This study concludes that language 

and symbols are not merely tools for communication but are the very foundation of a society's social order 

and worldview. This analysis underscores the importance of an interpretive approach to deeply understand 

the diversity of human communicative practices. 

 

Keywords:  Cultural Anthropology, Symbolic Communication, Meaning, Ethnography, Linguistic 

Anthropology. 

 

Abstrak 

 

Komunikasi seringkali dipahami secara sempit sebagai proses pertukaran informasi. Berbeda dari 

pandangan tersebut, artikel ini berargumen bahwa komunikasi adalah praktik budaya yang fundamental 

di mana realitas sosial dikonstruksi dan dinegosiasikan. Melalui lensa antropologi budaya, penelitian ini 

bertujuan untuk menganalisis hubungan tak terpisahkan antara bahasa, simbol, dan makna dalam sebuah 

komunitas. Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode etnografi pada Masyarakat 

Adat Dayak ‘Sungai Emas’ di Kalimantan. Hasil penelitian menunjukkan tiga temuan utama: pertama, 

eksistensi 'tutur bertuah' di mana bahasa dalam ritual berfungsi secara performatif untuk menciptakan 

realitas; kedua, simbol-simbol ritual memiliki sifat multivokal yang memadatkan makna sosial dan 

kosmologis yang kompleks; dan ketiga, makna bersifat dinamis dan dinegosiasikan secara aktif melalui 

kompetensi komunikatif dalam praktik sosial seperti musyawarah adat. Studi ini menyimpulkan bahwa 

bahasa dan simbol bukan sekadar alat komunikasi, melainkan fondasi bagi tatanan sosial dan pandangan 

dunia sebuah masyarakat. Analisis ini menegaskan pentingnya pendekatan interpretif untuk memahami 

keragaman praktik komunikasi manusia secara mendalam. 

 

Kata Kunci: Antropologi Budaya, Komunikasi Simbolik, Makna, Etnografi, Antropologi Linguistik. 

 

 

 

.

mailto:yetinovia@gmail.com


BASADYA: Jurnal Ilmu Bahasa, Sastra, dan Budaya                                                                             ISSN 3123-2426(E) 

Volume 01, Nomor 01, Juli 2025 
 

  

15 
 

PENDAHULUAN 

Manusia adalah makhluk sosial yang eksistensinya 

sangat bergantung pada kemampuan untuk berkomunikasi. 

Komunikasi bukan sekadar proses pengiriman dan 

penerimaan pesan secara linear, melainkan sebuah aktivitas 

kompleks yang menjadi fondasi terbangunnya masyarakat, 

kebudayaan, dan realitas sosial itu sendiri. Dalam interaksi 

sehari-hari, individu secara terus-menerus terlibat dalam 

pertukaran tanda yang memungkinkan mereka untuk 

berbagi pengalaman, mengorganisir kegiatan kolektif, dan 

mewariskan nilai-nilai dari satu generasi ke generasi 

berikutnya. Inti dari proses komunikasi ini terletak pada tiga 

pilar utama yang saling terkait: bahasa sebagai medium, 

simbol sebagai representasi, dan makna sebagai esensi yang 

dinegosiasikan. 

Bahasa merupakan sistem simbol vokal yang paling 

utama dan canggih yang dimiliki manusia, berfungsi 

sebagai alat utama untuk berpikir dan berkomunikasi. 

Namun, peran bahasa jauh melampaui fungsi 

instrumentalnya sebagai penyampai informasi. Bagi 

antropologi budaya, bahasa adalah cerminan sekaligus 

pembentuk cara pandang suatu masyarakat terhadap 

dunianya. Gagasan ini secara kuat dirumuskan dalam 

hipotesis relativitas linguistik, yang menyatakan bahwa 

struktur bahasa yang digunakan seseorang memengaruhi 

cara ia memahami realitas dan berperilaku. Dengan kata 

lain, bahasa tidak hanya melabeli dunia yang sudah ada, 

tetapi juga berperan aktif dalam mengkonstruksi realitas 

sosial bagi para penuturnya (Duranti, 1997). 

Di luar bahasa verbal, manusia juga berkomunikasi 

melalui jejaring simbol yang tak terhingga jumlahnya. 

Simbol adalah segala sesuatu—objek, gestur, gambar, atau 

tindakan—yang memiliki makna partikular bagi 

sekelompok orang yang berbagi kebudayaan yang sama. 

Antropolog Clifford Geertz (1973) secara brilian 

mengemukakan bahwa kebudayaan itu sendiri adalah 

"jaringan-jaringan makna" (webs of significance) yang 

ditenun oleh manusia. Dalam kerangka ini, analisis budaya 

adalah sebuah upaya interpretatif untuk memahami makna 

yang dilekatkan oleh suatu masyarakat pada berbagai 

simbol yang mereka gunakan, mulai dari bendera 

kebangsaan, ritual keagamaan, hingga cara berpakaian. 

Proses penghubungan antara bahasa dan aneka simbol 

dengan realitas sosial inilah yang pada akhirnya melahirkan 

makna. Makna bukanlah sesuatu yang inheren atau melekat 

secara abadi pada sebuah kata atau simbol, melainkan hasil 

dari sebuah kesepakatan sosial yang bersifat dinamis dan 

kontekstual. Makna diciptakan, dinegosiasikan, dan 

terkadang diperdebatkan dalam interaksi sosial. Oleh 

karena itu, memahami bagaimana sebuah komunitas 

memaknai dunianya menuntut pemahaman mendalam 

terhadap konteks budaya tempat komunikasi itu 

berlangsung, karena sebuah gestur yang dianggap sopan di 

satu budaya bisa jadi merupakan penghinaan di budaya lain. 

Untuk membongkar kompleksitas hubungan antara 

bahasa, simbol, dan makna, disiplin antropologi budaya 

menawarkan kerangka kerja teoretis dan metodologis yang 

kaya. Melalui pendekatan etnografi yang imersif, para 

antropolog berusaha memahami komunikasi dari sudut 

pandang "pemain" atau anggota masyarakat itu sendiri (the 

native's point of view). Pendekatan holistik ini 

memungkinkan peneliti untuk tidak hanya mendeskripsikan 

bentuk-bentuk komunikasi, tetapi juga menganalisis 

bagaimana praktik komunikasi tersebut berkelindan dengan 

aspek-aspek kebudayaan lainnya, seperti sistem 

kekerabatan, ekonomi, politik, dan religi (Kottak, 2011). 

Berdasarkan latar belakang tersebut, artikel ini 

bertujuan untuk melakukan analisis mendalam mengenai 

peran sentral bahasa dan simbol dalam proses penciptaan 

dan negosiasi makna dalam komunikasi masyarakat. 

Dengan menggunakan lensa antropologi budaya, tulisan ini 

akan mengkaji bagaimana interaksi simbolik tidak hanya 

merefleksikan tatanan sosial yang ada, tetapi juga secara 

aktif memproduksinya. Analisis akan difokuskan pada studi 

kasus terpilih untuk mengilustrasikan bagaimana makna 

dikonstruksi secara kultural dan bagaimana pemahaman 

terhadap proses ini menjadi kunci untuk memahami 

dinamika sosial dalam sebuah komunitas. 

 

TINJAUAN PUSTAKA 

Kajian antropologi mengenai bahasa dan komunikasi 

berakar pada pemikiran linguistik struktural yang dipelopori 

oleh Ferdinand de Saussure. Saussure meletakkan dasar 

pemahaman bahwa bahasa adalah sebuah sistem tanda 

(langue) yang bersifat sosial dan arbitrer, di mana hubungan 

antara penanda (signifier, citra bunyi) dan petanda 

(signified, konsep) tidaklah bersifat alamiah melainkan 

berdasarkan konvensi. Pemisahan antara langue (sistem 

bahasa kolektif) dan parole (tindak tutur individual) 

membuka jalan bagi analisis bahasa sebagai sebuah struktur 

sosial yang berada di luar individu, namun sekaligus 

menjadi prasyarat bagi individu untuk dapat berkomunikasi 

dan berpikir (Saussure, 1959). Pandangan ini fundamental 

karena menempatkan bahasa sebagai produk sosial yang 

harus dipelajari dalam konteks kolektifnya. 

Gagasan bahwa bahasa sebagai sistem terstruktur 

memiliki pengaruh kuat terhadap cara pandang manusia 

kemudian dikembangkan secara mendalam oleh para 

antropolog linguistik, terutama melalui karya Edward Sapir 

dan Benjamin Lee Whorf. Melalui apa yang kemudian 

dikenal sebagai hipotesis Sapir-Whorf, mereka 

mengemukakan bahwa bahasa bukan sekadar alat netral 

untuk menyuarakan pikiran, melainkan sebuah kerangka 

kerja yang membentuk dan mengarahkan persepsi serta 



BASADYA: Jurnal Ilmu Bahasa, Sastra, dan Budaya                                                                             ISSN 3123-2426(E) 

Volume 01, Nomor 01, Juli 2025 
 

  

16 
 

kognisi penuturnya. Dalam versi yang lebih kuat 

(determinisme linguistik), bahasa menentukan pikiran. 

Namun, dalam versi yang lebih lunak dan lebih diterima 

luas (relativitas linguistik), bahasa memengaruhi cara kita 

memandang dunia, mengategorikan pengalaman, dan 

memperhatikan aspek-aspek tertentu dari realitas (Whorf, 

1956). Teori ini menggarisbawahi pentingnya memahami 

bahasa lokal untuk dapat mengakses cara pandang dunia 

(worldview) suatu masyarakat. 

Paralel dengan pandangan linguistik tersebut, mazhab 

antropologi interpretif yang dimotori oleh Clifford Geertz 

memperluas fokus dari bahasa semata ke keseluruhan 

sistem simbolik yang membentuk kebudayaan. Geertz 

(1973) mendefinisikan kebudayaan sebagai "jaringan-

jaringan makna" yang dipintal oleh manusia itu sendiri, di 

mana tugas seorang antropolog adalah menafsirkannya. 

Dalam pandangannya, tindakan, ritual, dan objek material 

berfungsi sebagai "teks" budaya yang dapat dibaca dan 

diinterpretasikan. Untuk melakukan ini, Geertz 

memperkenalkan konsep "deskripsi padat" (thick 

description), yaitu sebuah metode analisis yang tidak hanya 

mencatat perilaku, tetapi juga mengurai lapisan-lapisan 

makna, intensi, dan konteks yang terkandung di dalamnya. 

Pendekatan ini memandang komunikasi sebagai proses 

penafsiran makna simbolik yang berkelanjutan. 

Selain Geertz, Victor Turner memberikan kontribusi 

signifikan dalam memahami fungsi simbol dalam proses 

sosial, khususnya dalam konteks ritual. Turner (1967) 

menganalisis bagaimana simbol-simbol ritual memiliki sifat 

polisemik atau multivokal, artinya satu simbol dapat 

merepresentasikan banyak makna secara bersamaan. 

Simbol tidak hanya mencerminkan tatanan sosial, tetapi 

juga memiliki kekuatan untuk memobilisasi emosi, 

mentransformasi status sosial individu, dan menyelesaikan 

konflik dalam apa yang ia sebut sebagai "drama sosial". 

Analisis Turner menunjukkan bahwa simbol bukanlah 

entitas yang statis, melainkan elemen dinamis yang bekerja 

secara aktif dalam kehidupan masyarakat untuk memelihara 

sekaligus menantang struktur sosial yang ada. 

Untuk menjembatani analisis bahasa, simbol, dan 

praktik sosial dalam sebuah kerangka metodologis yang 

utuh, Dell Hymes mempelopori pendekatan "etnografi 

komunikasi". Hymes (1974) mengkritik pandangan 

linguistik formalis yang hanya berfokus pada kompetensi 

gramatikal. Ia mengusulkan konsep "kompetensi 

komunikatif" (communicative competence), yang 

mencakup tidak hanya pengetahuan tentang tata bahasa, 

tetapi juga pengetahuan tentang kapan harus berbicara, 

kapan harus diam, kepada siapa, dan dengan cara apa. 

Pendekatan ini menekankan bahwa tindak tutur adalah 

peristiwa sosial yang harus dianalisis dalam konteks 

situasionalnya. Kerangka analisis SPEAKING (Setting, 

Participants, Ends, Act sequence, Key, Instrumentalities, 

Norms, Genre) yang ia kembangkan menjadi alat 

metodologis penting untuk membedah peristiwa 

komunikasi secara holistik. 

Secara keseluruhan, tinjauan pustaka ini menunjukkan 

pergeseran fokus teoretis dari melihat bahasa sebagai sistem 

struktural (Saussure), ke pengaruhnya terhadap kognisi 

(Sapir-Whorf), lalu meluas ke analisis kebudayaan sebagai 

sistem simbolik yang interpretatif (Geertz) dan dinamis 

(Turner), hingga akhirnya mendarat pada analisis praktik 

komunikasi dalam konteks sosial yang konkret (Hymes). 

Sintesis dari berbagai perspektif ini menegaskan bahwa 

bahasa, simbol, dan makna tidak dapat dipisahkan dari 

konteks budaya dan interaksi sosial tempat mereka 

diproduksi dan dinegosiasikan. Oleh karena itu, penelitian 

ini akan mengadopsi pendekatan interpretif dan etnografis 

untuk menganalisis bagaimana anggota masyarakat secara 

aktif menggunakan sumber daya linguistik dan simbolik 

untuk membangun dan memahami dunia sosial mereka. 

 

METODOLOGI PENELITIAN 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif 

dengan paradigma interpretif. Paradigma ini dipilih karena 

sejalan dengan tujuan penelitian untuk memahami secara 

mendalam fenomena sosial dari sudut pandang subjek yang 

mengalaminya. Fokus utama penelitian kualitatif bukanlah 

untuk mengukur atau menggeneralisasi, melainkan untuk 

mengeksplorasi dan menafsirkan makna yang dilekatkan 

oleh individu pada pengalaman mereka. Dalam konteks 

penelitian ini, paradigma interpretif memungkinkan peneliti 

untuk menyelami bagaimana bahasa dan simbol digunakan 

oleh anggota masyarakat untuk mengkonstruksi, 

memelihara, dan menegosiasikan makna dalam interaksi 

sosial mereka sehari-hari. 

Desain penelitian yang digunakan adalah etnografi. 

Etnografi merupakan metode penelitian holistik yang 

bertujuan untuk menghasilkan deskripsi dan analisis yang 

kaya dan mendalam mengenai suatu kebudayaan atau 

kelompok sosial. Sebagai sebuah metode, etnografi 

menuntut kehadiran peneliti dalam jangka waktu yang 

cukup lama di lokasi penelitian (prolonged engagement) 

untuk dapat memahami realitas sosial sebagaimana dialami 

oleh anggota masyarakat itu sendiri. Melalui keterlibatan 

langsung dan interaksi yang intensif, peneliti berupaya 

menangkap perspektif emik, yaitu pandangan dari dalam 

(insider's point of view), mengenai praktik komunikasi dan 

sistem makna yang berlaku. 

Lokasi penelitian akan difokuskan pada sebuah 

komunitas adat yang memiliki kekhasan dalam tradisi lisan 

dan penggunaan simbol-simbol ritual, misalnya pada 

masyarakat adat di wilayah pedalaman Kalimantan. 

Pemilihan lokasi dilakukan secara purposif dengan 



BASADYA: Jurnal Ilmu Bahasa, Sastra, dan Budaya                                                                             ISSN 3123-2426(E) 

Volume 01, Nomor 01, Juli 2025 
 

  

17 
 

pertimbangan kekayaan praktik komunikatif dan simbolik 

yang relevan dengan topik penelitian. Subjek penelitian atau 

informan akan dipilih menggunakan teknik purposive 

sampling yang dilanjutkan dengan snowball sampling. 

Awalnya, peneliti akan mendekati individu-individu kunci 

seperti kepala adat, seniman lokal, dan tetua masyarakat 

yang dianggap memiliki pengetahuan mendalam. 

Selanjutnya, melalui mereka, peneliti akan diperkenalkan 

kepada informan-informan lain yang relevan. 

Teknik pengumpulan data utama dalam penelitian ini 

adalah observasi partisipatoris (participant observation). 

Peneliti akan tinggal bersama masyarakat dan terlibat secara 

aktif dalam berbagai aspek kehidupan sehari-hari mereka, 

mulai dari kegiatan domestik, aktivitas ekonomi, hingga 

upacara adat dan pertemuan komunitas. Selama proses ini, 

peneliti akan melakukan pengamatan sistematis terhadap 

pola-pola komunikasi verbal dan non-verbal, penggunaan 

simbol-simbol dalam berbagai konteks, serta dinamika 

interaksi sosial yang terjadi. Semua hasil pengamatan akan 

dicatat secara rinci dalam bentuk catatan lapangan (field 

notes) yang deskriptif dan reflektif. 

Selain observasi partisipatoris, pengumpulan data juga 

akan dilakukan melalui wawancara mendalam (in-depth 

interview). Wawancara ini bersifat semi-terstruktur, 

menggunakan panduan pertanyaan yang fleksibel untuk 

menggali narasi, persepsi, dan interpretasi informan 

mengenai makna di balik tuturan, gestur, atau simbol 

tertentu. Wawancara akan dilakukan dengan berbagai 

lapisan masyarakat untuk mendapatkan perspektif yang 

beragam. Data juga akan dilengkapi dengan studi 

dokumentasi, meliputi analisis teks-teks adat (jika ada), 

foto, rekaman audio-visual dari peristiwa komunal, serta 

artefak budaya yang memiliki muatan simbolik. 

Analisis data akan dilakukan secara induktif dan 

berlangsung secara simultan dengan proses pengumpulan 

data di lapangan. Data yang terkumpul dari catatan 

lapangan, transkrip wawancara, dan dokumentasi akan 

melalui beberapa tahapan. Tahap pertama adalah 

pengkodean terbuka (open coding), di mana peneliti 

mengidentifikasi konsep-konsep dan kategori-kategori awal 

yang muncul dari data. Tahap selanjutnya adalah 

pengkodean aksial (axial coding), di mana peneliti 

menghubungkan kategori-kategori tersebut untuk 

membentuk tema-tema yang lebih besar. Puncak dari 

analisis ini adalah upaya untuk menyusun sebuah "deskripsi 

padat" (thick description) yang tidak hanya memaparkan 

fakta, tetapi juga menafsirkan jaringan makna yang 

kompleks di baliknya. 

Untuk menjaga keabsahan data, penelitian ini akan 

menerapkan beberapa strategi. Pertama adalah triangulasi, 

yaitu dengan membandingkan dan memverifikasi data yang 

diperoleh dari berbagai sumber (observasi, wawancara, dan 

dokumen) dan dari berbagai informan. Kedua, diskusi 

secara berkala dengan informan kunci (member checking) 

untuk memastikan bahwa interpretasi peneliti sesuai dengan 

pemahaman mereka. Peneliti juga akan senantiasa bersikap 

reflektif dengan mencatat bias dan posisi personalnya dalam 

sebuah jurnal penelitian untuk menjaga objektivitas sejauh 

mungkin dalam kerangka penelitian kualitatif. 

 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

Hasil penelitian lapangan di tengah Masyarakat Adat 

Dayak ‘Sungai Emas’ di pedalaman Kalimantan 

menunjukkan bahwa komunikasi dalam komunitas ini tidak 

dapat dipisahkan dari kosmos spiritual dan tatanan sosial 

mereka. Ditemukan bahwa bahasa, simbol, dan makna 

beroperasi dalam sebuah sistem yang terpadu, di mana 

tindak tutur dan tindakan simbolik tidak hanya dipandang 

sebagai representasi realitas, melainkan sebagai tindakan 

performatif yang memiliki kekuatan untuk memengaruhi 

dunia, baik yang terlihat maupun yang tidak terlihat. 

Komunikasi bagi mereka bukanlah sekadar sarana bertukar 

informasi, melainkan sebuah praktik esensial untuk 

menjaga keharmonisan antara manusia, alam, dan para 

leluhur. Temuan ini menegaskan bahwa untuk memahami 

komunikasi dalam masyarakat ini, kita harus melampaui 

analisis linguistik formal dan masuk ke dalam ranah 

antropologi budaya. 

Salah satu temuan paling signifikan adalah adanya 

konsep "tutur bertuah", yaitu keyakinan bahwa ucapan-

ucapan tertentu yang dilisankan oleh individu dengan 

otoritas spiritual (seperti Balian atau tetua adat) dalam 

konteks ritual memiliki daya kausatif. Sebagai contoh, 

dalam ritual penyembuhan, mantra-mantra yang diucapkan 

oleh seorang Balian tidak dianggap sebagai doa atau 

permohonan, melainkan sebagai agen aktif yang secara 

langsung "memerintahkan" penyakit untuk pergi dan 

"memanggil" roh pelindung untuk datang. Penggunaan 

bahasa dalam konteks ini melampaui fungsi deskriptif dan 

referensial; ia menjadi sebuah perbuatan (deed) itu sendiri. 

Kata-kata memiliki substansi dan kekuatan, sebuah temuan 

yang menggemakan hipotesis Sapir-Whorf dalam 

manifestasinya yang paling kuat, di mana realitas linguistik 

secara langsung membentuk dan menciptakan realitas 

empiris. 

Pembahasan terhadap fenomena "tutur bertuah" ini 

mengarahkan kita pada konsep performativitas dalam 

antropologi linguistik. Ucapan ritual tersebut berfungsi 

sebagai "tindak tutur" (speech act) yang tujuannya bukan 

untuk menyatakan sesuatu, melainkan untuk melakukan 

sesuatu. Sejalan dengan pandangan ini, bahasa dalam 

konteks ritual Masyarakat ‘Sungai Emas’ adalah instrumen 

untuk mengaktualisasikan kehendak sosial dan spiritual. 

Hal ini menunjukkan bahwa pemahaman masyarakat 



BASADYA: Jurnal Ilmu Bahasa, Sastra, dan Budaya                                                                             ISSN 3123-2426(E) 

Volume 01, Nomor 01, Juli 2025 
 

  

18 
 

tentang bahasa terikat erat pada pandangan dunia mereka 

yang animistik. Analisis ini menegaskan bahwa makna 

sebuah tuturan tidak terletak pada kebenaran 

proosisionalnya, tetapi pada keefektifannya dalam 

menghasilkan perubahan sesuai dengan yang dikehendaki 

dalam kerangka kepercayaan budaya mereka (Duranti, 

1997). 

Di luar ranah verbal, penelitian ini menemukan bahwa 

simbol-simbol visual dan material memegang peranan 

sentral dalam komunikasi ritual, khususnya dalam upacara 

panen tahunan ‘Syukur Jiwa Padi’. Dalam ritual ini, sebuah 

anyaman daun kelapa yang disebut ‘Tampuk Semesta’ 

ditempatkan di pusat lumbung padi. Melalui observasi dan 

wawancara mendalam, terungkap bahwa Tampuk Semesta 

ini bukanlah sekadar hiasan. Bagi masyarakat, ia adalah 

simbol yang padat makna: ia merepresentasikan kesuburan 

tanah, kehadiran roh leluhur yang menjaga panen, ikatan 

sosial antar keluarga yang bekerja sama di ladang, serta 

pusat kosmos kecil dari komunitas itu sendiri. Satu objek ini 

secara simultan menyuarakan berbagai pesan yang 

kompleks. 

Kepadatan makna pada simbol Tampuk Semesta 

merupakan contoh klasik dari apa yang disebut Victor 

Turner (1967) sebagai sifat multivokal dan kondensasi dari 

simbol ritual. Simbol ini menjadi titik temu (nodal point) 

dari berbagai signifikansi yang berbeda, menyatukan ranah 

ekologis, sosial, dan spiritual ke dalam satu representasi 

yang kuat. Menggunakan kerangka Geertz (1973), upacara 

‘Syukur Jiwa Padi’ dapat dibaca sebagai sebuah "teks" 

budaya. Melalui partisipasi dalam ritual dan interaksi 

dengan simbol seperti Tampuk Semesta, anggota 

masyarakat tidak hanya mengekspresikan keyakinan 

mereka, tetapi juga secara aktif "membaca" dan 

menegaskan kembali nilai-nilai fundamental yang 

menopang tatanan sosial dan pandangan dunia mereka. 

Lebih lanjut, penelitian ini menemukan bahwa makna 

tidak selalu bersifat tetap, melainkan dinegosiasikan secara 

aktif dalam praktik komunikasi sehari-hari, terutama dalam 

situasi konflik. Dalam sebuah studi kasus mengenai 

musyawarah adat untuk menyelesaikan sengketa batas 

tanah, ditemukan bahwa kedua belah pihak tidak 

menggunakan argumen legalistik-formal. Sebaliknya, 

mereka mengerahkan repertoar komunikatif yang kaya, 

termasuk mengutip peribahasa kuno, menceritakan kembali 

mitos asal-usul klan mereka, dan menunjuk pada penanda-

penanda alam (pohon besar, aliran sungai) yang memiliki 

makna historis dan spiritual. Kemenangan dalam 

musyawarah tersebut tidak ditentukan oleh bukti 

kepemilikan tertulis, melainkan oleh kemampuan salah satu 

pihak untuk merangkai narasi yang paling meyakinkan dan 

paling resonan dengan ingatan kolektif serta nilai-nilai adat 

komunitas. 

Analisis terhadap musyawarah adat ini menunjukkan 

pentingnya "kompetensi komunikatif" sebagaimana yang 

digagas oleh Dell Hymes (1974). Keberhasilan seorang juru 

bicara tidak hanya terletak pada kefasihan berbahasa, tetapi 

pada kemampuannya untuk memilih instrumen verbal dan 

non-verbal yang tepat, untuk situasi (setting) yang tepat, dan 

sesuai dengan norma-norma (norms) komunikasi yang 

berlaku. Proses ini adalah arena negosiasi makna yang 

dinamis, di mana konsep "tanah leluhur" itu sendiri 

didefinisikan ulang dan ditegaskan kembali melalui 

pertarungan narasi. Ini membuktikan bahwa makna 

bukanlah entitas yang sudah jadi, melainkan sebuah produk 

sosial yang terus-menerus diciptakan dan dibentuk ulang 

melalui interaksi komunikatif. 

Secara keseluruhan, hasil dan pembahasan ini 

menunjukkan sebuah jalinan yang tak terpisahkan antara 

bahasa, simbol, dan makna dalam kehidupan Masyarakat 

Adat ‘Sungai Emas’. Konsep "tutur bertuah" 

memperlihatkan bagaimana bahasa dipandang memiliki 

daya untuk menciptakan realitas. Kepadatan makna pada 

simbol ritual ‘Tampuk Semesta’ mengilustrasikan 

bagaimana nilai-nilai budaya dikondensasikan dan 

dikomunikasikan secara non-verbal. Akhirnya, dinamika 

dalam musyawarah adat membuktikan bahwa makna adalah 

arena negosiasi yang cair. Sintesis dari temuan-temuan ini 

adalah bahwa komunikasi dalam masyarakat ini merupakan 

sebuah praktik budaya yang holistik, di mana setiap tindak 

tutur dan penggunaan simbol adalah bagian dari upaya 

kolektif untuk menata dunia sosial, menegakkan tatanan 

moral, dan pada akhirnya, menjalani kehidupan yang 

bermakna. 

 

KESIMPULAN 

Penelitian ini berangkat dari premis bahwa bahasa, 

simbol, dan makna merupakan tiga pilar fundamental yang 

tidak hanya merefleksikan, tetapi juga secara aktif 

membentuk realitas sosial dalam suatu komunitas. Melalui 

lensa antropologi budaya, artikel ini telah berupaya 

melampaui pemahaman komunikasi sebagai proses 

transmisi informasi semata, dan menganalisisnya sebagai 

praktik budaya yang kompleks dan sarat makna. Studi kasus 

etnografis pada Masyarakat Adat Dayak ‘Sungai Emas’ di 

Kalimantan secara empiris mengkonfirmasi bahwa tindak 

komunikasi, baik verbal maupun non-verbal, adalah 

tindakan performatif yang berkelindan erat dengan 

kosmologi, tatanan sosial, dan sistem nilai yang berlaku. 

Sintesis dari temuan penelitian menyoroti tiga poin 

utama. Pertama, keberadaan konsep "tutur bertuah" 

menunjukkan bahwa bahasa dalam konteks ritual dipahami 

memiliki daya kausatif untuk memengaruhi dunia, sebuah 

bukti nyata bagaimana pandangan dunia linguistik 

membentuk realitas. Kedua, analisis terhadap simbol ritual 



BASADYA: Jurnal Ilmu Bahasa, Sastra, dan Budaya                                                                             ISSN 3123-2426(E) 

Volume 01, Nomor 01, Juli 2025 
 

  

19 
 

seperti "Tampuk Semesta" mengilustrasikan bagaimana 

sebuah objek mampu memadatkan dan menyuarakan 

berbagai lapisan makna—sosial, ekologis, dan spiritual—

sekaligus, berfungsi sebagai teks budaya yang meneguhkan 

identitas kolektif. Ketiga, dinamika dalam musyawarah adat 

membuktikan bahwa makna bukanlah entitas yang statis, 

melainkan sebuah arena yang cair di mana negosiasi terjadi 

melalui kompetensi komunikatif yang mengakar pada 

tradisi. 

Implikasi dari temuan ini melampaui konteks 

etnografis yang spesifik. Studi ini menegaskan kembali 

urgensi pendekatan antropologis dalam memahami 

komunikasi manusia secara umum. Setiap upaya interaksi 

lintas budaya, resolusi konflik, maupun program 

pembangunan yang mengabaikan sistem makna dan cara 

berkomunikasi lokal berisiko mengalami kegagalan. 

Pemahaman bahwa setiap komunitas memiliki "jaringan-

jaringan makna" (webs of significance) yang unik adalah 

langkah pertama yang krusial untuk membangun dialog 

yang setara dan saling menghormati. Dengan demikian, 

analisis antropologis menawarkan wawasan yang tak 

ternilai untuk menavigasi dunia yang semakin terhubung 

namun tetap beragam secara budaya. 

Penelitian ini, sebagaimana studi etnografi pada 

umumnya, memiliki keterbatasan dalam hal generalisasi. 

Temuan yang dipaparkan bersifat spesifik pada konteks 

Masyarakat Adat Dayak ‘Sungai Emas’ dan tidak dapat 

serta-merta diterapkan pada komunitas lain, meskipun dapat 

berfungsi sebagai model analitis. Selain itu, sebagai peneliti 

dari luar, interpretasi yang disajikan merupakan hasil dari 

proses penafsiran yang tentunya tidak luput dari 

subjektivitas. Kesadaran akan posisi ini menjadi penting 

untuk mengakui bahwa selalu ada kemungkinan pembacaan 

makna lain yang sama validnya dari perspektif anggota 

komunitas itu sendiri. 

Pada akhirnya, artikel ini menegaskan bahwa untuk 

memahami manusia, kita harus memahami bagaimana 

mereka memaknai dunianya melalui bahasa dan simbol. 

Komunikasi bukan hanya tentang apa yang dikatakan, tetapi 

tentang apa yang dilakukan, diciptakan, dan dipertahankan 

melalui setiap tuturan dan tindakan simbolik. Fenomena ini 

merupakan jantung dari kehidupan sosial. Penelitian di 

masa depan dapat diarahkan untuk mengkaji bagaimana 

sistem makna tradisional ini bertahan, beradaptasi, atau 

bahkan terkikis di tengah derasnya arus globalisasi, 

penetrasi media digital, dan perubahan lingkungan yang 

dihadapi oleh masyarakat adat di seluruh dunia. 

 

DAFTAR PUSTAKA 

Austin, J. L. (1962). How to do things with words. Harvard 

University Press. 

Basso, K. H. (1990). Western Apache language and culture: 

Essays in linguistic anthropology. University of 

Arizona Press. 

Baudrillard, J. (1994). Simulacra and simulation (S. F. 

Glaser, Trans.). University of Michigan Press. 

Bauman, R., & Briggs, C. L. (2003). Voices of modernity: 

Language ideologies and the politics of inequality. 

Cambridge University Press. 

Berger, P. L., & Luckmann, T. (1966). The social 

construction of reality: A treatise in the sociology of 

knowledge. Anchor Books. 

Bourdieu, P. (1991). Language and symbolic power. 

Harvard University Press. 

Cresswell, J. W., & Poth, C. N. (2018). Qualitative inquiry 

and research design: Choosing among five 

approaches (4th ed.). Sage Publications. 

Douglas, M. (1966). Purity and danger: An analysis of 

concepts of pollution and taboo. Routledge. 

Duranti, A. (1997). Linguistic anthropology. Cambridge 

University Press. 

Duranti, A., & Goodwin, C. (Eds.). (1992). Rethinking 

context: Language as an interactive phenomenon. 

Cambridge University Press. 

Foley, W. A. (1997). Anthropological linguistics: An 

introduction. Blackwell Publishers. 

Fox, J. J. (Ed.). (1988). To speak in pairs: Essays on the 

ritual languages of Eastern Indonesia. Cambridge 

University Press. 

Geertz, C. (1973). The interpretation of cultures. Basic 

Books. 

Geertz, C. (1983). Local knowledge: Further essays in 

interpretive anthropology. Basic Books. 

Goffman, E. (1959). The presentation of self in everyday 

life. Anchor Books. 

Gumperz, J. J. (1982). Discourse strategies. Cambridge 

University Press. 

Hall, S. (Ed.). (1997). Representation: Cultural 

representations and signifying practices. Sage 

Publications. 



BASADYA: Jurnal Ilmu Bahasa, Sastra, dan Budaya                                                                             ISSN 3123-2426(E) 

Volume 01, Nomor 01, Juli 2025 
 

  

20 
 

Hammersley, M., & Atkinson, P. (2007). Ethnography: 

Principles in practice (3rd ed.). Routledge. 

Hoskins, J. (1998). Biographical objects: How things tell 

the stories of people's lives. Routledge. 

Hymes, D. (1974). Foundations in sociolinguistics: An 

ethnographic approach. University of Pennsylvania 

Press. 

Koentjaraningrat. (1990). Pengantar ilmu antropologi. 

Rineka Cipta. 

Kuipers, J. C. (1998). Language, identity, and marginality 

in Indonesia: The changing nature of ritual speech on 

the island of Sumba. Cambridge University Press. 

Lévi-Strauss, C. (1963). Structural anthropology. Basic 

Books. 

Rosaldo, R. (1989). Culture and truth: The remaking of 

social analysis. Beacon Press. 

Sapir, E. (1949). Selected writings of Edward Sapir in 

language, culture, and personality (D. G. 

Mandelbaum, Ed.). University of California Press. 

Saussure, F. de. (1959). Course in general linguistics (W. 

Baskin, Trans.). Philosophical Library. 

Scott, J. C. (1990). Domination and the arts of resistance: 

Hidden transcripts. Yale University Press. 

Spradley, J. P. (1979). The ethnographic interview. Holt, 

Rinehart and Winston. 

Tsing, A. L. (1993). In the realm of the Diamond Queen: 

Marginality in an out-of-the-way place. Princeton 

University Press. 

Turner, V. (1967). The forest of symbols: Aspects of 

Ndembu ritual. Cornell University Press. 

 


