
IDENTIK: Jurnal Ilmu Ekonomi, Pendidikan dan Teknik                                                                     ISSN 3063-864X (E) 

Volume 03, Nomor 01, Januari 2026 
 

 
 

49 
 

MANAJEMEN PENDIDIKAN ISLAM BERBASIS AL-QUR’AN: 
ANTARA PEMIKIRAN TOKOH DAN RISET 

 
Eli Sabrifha1) 

 

1)Manajemen Pendidikan Islam, Fakultas Tarbiyah dan Keguruan, UIN Sultan Syarif Kasim Riau, Riau, Indonesia 

Email: eli_sabrifha@uin-suska.ac.id  

 

 
 

Abstract 

Qur'an-based Islamic education management is a systematic effort to make Qur'anic values the  

philosophical and operational foundation in the governance of Islamic educational institutions. This 

study aims to analyze the integration of Qur'anic values such as rahmah, adl, amanah, shura, and ihsan. 

Meanwhile, the functions of educational management include planning, organizing, implementation, 

and evaluation. Through a qualitative approach and in-depth literature study, this study examines the 

contributions of classical Islamic figures such as Al-Ghazali, Ibn Khaldun, and Ibn Sina, as well as 

contemporary figures such as Azyumardi Azra and Fazlur Rahman, in formulating an integrative and 

value-based management paradigm. The results of the study indicate that Qur'anic values are not only 

normative, but also functional in forming a just, participatory, and spiritually meaningful 

organizational culture. The application of the principles of wisdom in planning, fairness in organizing, 

trustworthiness in implementation, and ihsan in evaluation has proven to be able to create a 

management system that is not only efficient but also shapes perfect human beings people of faith, 

knowledge, and noble character. Thus, Qur'an-based Islamic education management is not simply an 

adaptation of modern management models, but rather a fundamental transformation that makes 

institutional governance part of the educational and worship process. 

 

Keywords:  Perfect Humans, Educational Management, Transformation. 

 

Abstrak 

Manajemen pendidikan Islam berbasis Al-Qur’an merupakan upaya sistematis untuk menjadikan 

nilai-nilai Al-Qur’an sebagai landasan filosofis dan operasional dalam tata kelola lembaga pendidikan 

Islam. Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis integrasi nilai-nilai Qur’ani seperti rahmah, adl, 

amanah, syura, dan ihsan. Sedangkan fungsi manajemen pendidikan, meliputi perencanaan, 

pengorganisasian, pelaksanaan, dan evaluasi. Melalui pendekatan kualitatif dan studi literatur 

mendalam, penelitian ini mengkaji kontribusi pemikiran tokoh Islam klasik seperti Al-Ghazali, Ibnu 

Khaldun, dan Ibn Sina, serta tokoh kontemporer seperti Azyumardi Azra dan Fazlur Rahman, dalam 

merumuskan paradigma manajemen yang integratif dan berbasis nilai. Hasil penelitian menunjukkan 

bahwa nilai-nilai Al-Qur’an bukan hanya bersifat normatif, tetapi juga fungsional dalam membentuk 

budaya organisasi yang adil, partisipatif, dan bermakna secara spiritual. Penerapan prinsip hikmah 

dalam perencanaan, adl dalam pengorganisasian, amanah dalam pelaksanaan, dan ihsan dalam 

evaluasi terbukti mampu menciptakan sistem manajemen yang tidak hanya efisien, tetapi juga 

membentuk insan kamil manusia yang beriman, berilmu, dan berakhlak mulia. Dengan demikian, 

manajemen pendidikan Islam berbasis Al-Qur’an bukan sekadar adaptasi model manajemen modern, 

melainkan transformasi mendasar yang menjadikan tata kelola lembaga sebagai bagian dari proses 

tarbiyah dan ibadah. 

 

Kata Kunci: Insan Kamil, Manajemen Pendidikan, Transformasi. 

 

mailto:eli_sabrifha@uin-suska.ac.id


IDENTIK: Jurnal Ilmu Ekonomi, Pendidikan dan Teknik                                                                     ISSN 3063-864X (E) 

Volume 03, Nomor 01, Januari 2026 
 

 
 

50 
 

PENDAHULUAN 

Di tengah arus modernisasi dan meningkatnya 

tuntutan profesionalisme manajerial, lembaga pendidikan 

Islam menghadapi tantangan strategis untuk 

mempertahankan identitas keislamannya tanpa 

mengorbankan kualitas tata kelola dan relevansi pendidikan 

dengan perkembangan zaman. Tantangan ini menuntut 

adanya sistem manajemen yang tidak hanya efisien secara 

administratif, tetapi juga berakar kuat pada nilai-nilai Islam. 

Dalam konteks inilah, manajemen pendidikan Islam 

berbasis Al-Qur’an hadir sebagai pendekatan holistik 

dengan menjadikan nilai-nilai wahyu sebagai dasar dalam 

seluruh fungsi manajerial, mulai dari perencanaan, 

pengorganisasian, pelaksanaan, hingga evaluasi (Rosyada, 

2017). 

Manajemen pendidikan Islam berbasis Al-Qur’an 

tidak semata menekankan aspek teknis dan administratif, 

melainkan diarahkan pada pembentukan insan kamil, yaitu 

manusia yang seimbang antara kecerdasan intelektual 

(‘ilm), kecerdasan spiritual (taqwa), dan kecerdasan moral 

(akhlak). Pendidikan yang berlandaskan nilai-nilai Qur’ani 

diharapkan mampu melahirkan individu yang tidak hanya 

unggul secara akademik, tetapi juga memiliki kedekatan 

spiritual dengan Allah Swt., serta menampilkan karakter 

kejujuran, tanggung jawab, dan kasih sayang dalam 

kehidupan sosial (Siroj & Untung, 2024). 

Pandangan ini sejalan dengan pemikiran Ibnu Khaldun 

dalam Muqaddimah, yang menekankan pentingnya 

integrasi antara ilmu pengetahuan dan pendidikan akhlak. 

Menurutnya, ilmu tanpa akhlak berpotensi melahirkan 

kesombongan intelektual, sedangkan akhlak tanpa ilmu 

akan menghasilkan ketertinggalan dan stagnasi peradaban 

(Prasetyo & Harahap, 2025). Oleh karena itu, setiap 

keputusan manajerial dalam pendidikan Islam—baik pada 

tahap perencanaan kebijakan, pengorganisasian sumber 

daya, pelaksanaan program, maupun evaluasi kinerja—

harus dilandasi nilai kebenaran, keadilan, dan ketaatan 

kepada Allah agar tujuan pendidikan Islam dapat tercapai 

secara optimal. 

Selaras dengan Ibnu Khaldun, Imam Al-Ghazali 

menegaskan bahwa tujuan utama pendidikan Islam bukan 

sekadar transfer ilmu, melainkan pembentukan kepribadian 

yang utuh melalui integrasi antara ilmu, amal, dan akhlak. 

Dalam Ihya’ ‘Ulum al-Din, Al-Ghazali menekankan bahwa 

pemimpin pendidikan harus memiliki kualitas ruhani yang 

kuat karena perannya bukan hanya sebagai pengelola 

organisasi, tetapi juga sebagai pembimbing jiwa menuju 

keridaan Ilahi (Arikarani et al., 2023). 

Sementara itu, dalam perspektif manajemen modern, 

teori klasik yang dikemukakan oleh Frederick Winslow 

Taylor dan Henri Fayol menekankan pentingnya sistem 

manajemen yang terstruktur melalui fungsi perencanaan 

(planning), pengorganisasian (organizing), pelaksanaan 

(actuating), dan pengawasan (controlling) (Rahman, 2012). 

Meskipun lahir dari konteks sekuler dan teknokratis, 

prinsip-prinsip tersebut tetap relevan apabila diintegrasikan 

dengan nilai-nilai Al-Qur’an. Dalam pendidikan Islam, 

fungsi-fungsi manajemen tersebut semestinya diisi dengan 

nilai hikmah dalam perencanaan, keadilan dalam 

pengorganisasian, amanah dalam pelaksanaan, serta ihsan 

dan transparansi dalam evaluasi. 

Pemikiran ini diperkuat oleh Azyumardi Azra yang 

menekankan pentingnya reformasi sistemik dalam 

pendidikan Islam, termasuk dalam aspek tata kelola dan 

manajemen institusi. Menurut Azra, manajemen pendidikan 

Islam harus mampu mengintegrasikan nilai-nilai Islam 

dengan tuntutan profesionalisme dan modernisasi tanpa 

kehilangan identitas keislamannya (Wachidah, 2021). 

Dengan demikian, manajemen pendidikan Islam tidak 

dipahami sekadar sebagai penerapan prinsip administrasi 

modern, tetapi sebagai proses ideologis dan kultural yang 

berorientasi pada pembentukan peradaban Islam. 

Pendidikan yang komprehensif, baik dalam perspektif 

Islam maupun manajemen modern, pada hakikatnya 

memiliki tujuan yang sama, yaitu mengangkat derajat dan 

martabat manusia. Dalam konteks pendidikan Islam, proses 

pendidikan tidak hanya berorientasi pada transfer of 

knowledge, tetapi juga transfer of values, yakni internalisasi 

nilai-nilai Al-Qur’an ke dalam sikap, perilaku, dan 

pengambilan keputusan sehari-hari (Husin, 2021). 

Pendidikan yang berkelanjutan akan mengarahkan seluruh 

komponen—kurikulum, pendidik, manajemen, dan 

lingkungan pendidikan—menuju nilai-nilai Islami 

universal seperti kejujuran, kerja keras, kerukunan, dan 

tanggung jawab sosial. 

Berdasarkan uraian tersebut, penelitian ini bertujuan 

untuk mengeksplorasi bagaimana nilai-nilai Al-Qur’an 

dapat dijadikan landasan filosofis dan operasional dalam 

manajemen pendidikan Islam. Penelitian ini menekankan 

pentingnya menempatkan wahyu sebagai sumber utama 

dalam mengatur tata kelola lembaga pendidikan, sehingga 

manajemen tidak dipandang sekadar sebagai alat 

administratif, melainkan sebagai bagian integral dari proses 

pendidikan yang sarat dengan nilai tarbiyah dan ta’dib. 

Fokus penelitian diarahkan pada perumusan fungsi 

manajemen—perencanaan, pengorganisasian, pelaksanaan, 

dan evaluasi—berdasarkan nilai-nilai Qur’ani seperti 

rahmah, ‘adl, amanah, syura, dan ihsan, serta implikasinya 

terhadap etika kepemimpinan, hubungan sosial, dan budaya 

organisasi dalam lembaga pendidikan Islam. 

Dengan demikian, manajemen pendidikan Islam 

berbasis Al-Qur’an bukan sekadar legitimasi ideologis, 

melainkan kebutuhan strategis dalam membangun lembaga 

pendidikan yang unggul secara akademik, kokoh secara 

moral, dan relevan secara sosial. Integrasi pemikiran tokoh 

Islam klasik, temuan penelitian kontemporer, dan prinsip 

manajemen modern diharapkan mampu melahirkan 

paradigma manajemen pendidikan Islam yang autentik, 

konsisten, dan selaras dengan visi pendidikan Islam sebagai 

bagian dari sistem keimanan dan ibadah. 

 

TINJAUAN PUSTAKA 

Konsep Manajemen Pendidikan Islam 

Manajemen pendidikan Islam merupakan proses 

pengelolaan lembaga pendidikan yang berlandaskan nilai-

nilai Islam dengan tujuan mewujudkan pendidikan yang 

efektif, efisien, dan bernilai ibadah. Berbeda dengan 

manajemen pendidikan umum yang cenderung bersifat 



IDENTIK: Jurnal Ilmu Ekonomi, Pendidikan dan Teknik                                                                     ISSN 3063-864X (E) 

Volume 03, Nomor 01, Januari 2026 
 

 
 

51 
 

teknis-administratif, manajemen pendidikan Islam 

menempatkan nilai spiritual dan moral sebagai fondasi 

utama dalam setiap pengambilan keputusan. Menurut 

Rosyada (2017), manajemen pendidikan Islam harus 

mampu mengintegrasikan aspek profesionalisme 

manajerial dengan nilai-nilai keislaman agar lembaga 

pendidikan tidak kehilangan identitas religiusnya di tengah 

arus modernisasi. 

Siroj dan Untung (2024) menegaskan bahwa 

manajemen pendidikan Islam tidak hanya berorientasi pada 

pencapaian target akademik, tetapi juga pada pembentukan 

karakter peserta didik. Dengan demikian, keberhasilan 

manajemen pendidikan Islam diukur tidak hanya dari output 

akademik, melainkan juga dari kualitas akhlak dan 

spiritualitas lulusan. 

 

Manajemen Berbasis Nilai-Nilai Al-Qur’an 

Al-Qur’an sebagai sumber utama ajaran Islam 

mengandung prinsip-prinsip universal yang relevan dengan 

praktik manajemen, seperti keadilan (‘adl), amanah, 

musyawarah (syura), kasih sayang (rahmah), dan 

profesionalitas (ihsan). Nilai-nilai ini menjadi dasar 

normatif dalam merumuskan sistem manajemen pendidikan 

Islam yang berorientasi pada kemaslahatan. Arikarani et al. 

(2023) menyatakan bahwa manajemen pendidikan berbasis 

Al-Qur’an menuntut pemimpin pendidikan untuk tidak 

hanya cakap secara teknis, tetapi juga memiliki integritas 

spiritual yang kuat. 

Dalam konteks operasional, nilai-nilai Al-Qur’an 

dapat diterjemahkan ke dalam fungsi manajemen, seperti 

perencanaan yang dilakukan secara bijaksana dan visioner, 

pengorganisasian yang adil dan proporsional, pelaksanaan 

yang penuh tanggung jawab, serta evaluasi yang transparan 

dan objektif. Pendekatan ini menjadikan manajemen 

sebagai sarana pendidikan karakter, bukan sekadar 

instrumen administratif. 

 

Pemikiran Tokoh Islam Klasik tentang Pendidikan dan 

Manajemen 

Pemikiran Ibnu Khaldun memberikan kontribusi 

penting dalam memahami hubungan antara pendidikan, 

moralitas, dan keberlangsungan peradaban. Dalam 

Muqaddimah, Ibnu Khaldun menekankan bahwa 

pendidikan harus mampu mengembangkan potensi 

intelektual sekaligus membentuk akhlak peserta didik. Ia 

memandang bahwa ilmu yang tidak disertai akhlak akan 

melahirkan kerusakan sosial, sedangkan akhlak tanpa ilmu 

akan menyebabkan stagnasi (Prasetyo & Harahap, 2025). 

Sementara itu, Imam Al-Ghazali menempatkan 

pendidikan sebagai proses penyucian jiwa (tazkiyatun nafs) 

dan pembentukan insan kamil. Dalam Ihya’ ‘Ulum al-Din, 

Al-Ghazali menegaskan bahwa tujuan pendidikan Islam 

adalah mendekatkan manusia kepada Allah Swt. melalui 

integrasi ilmu, amal, dan akhlak. Pemikiran ini 

mengimplikasikan bahwa manajemen pendidikan Islam 

harus berorientasi pada pembinaan ruhani dan moral, bukan 

sekadar efektivitas organisasi (Arikarani et al., 2023). 

 

Prinsip Manajemen Modern dalam Perspektif 

Pendidikan Islam 

Teori manajemen modern yang dikemukakan oleh 

Taylor dan Fayol menekankan pentingnya sistem kerja yang 

terstruktur melalui fungsi perencanaan, pengorganisasian, 

pelaksanaan, dan pengawasan. Fayol secara khusus 

menekankan bahwa keberhasilan organisasi ditentukan oleh 

kemampuan manajemen dalam mengoordinasikan sumber 

daya secara sistematis (Rahman, 2012). 

Meskipun teori-teori tersebut lahir dari konteks 

sekuler, prinsip dasarnya tetap relevan untuk diterapkan 

dalam pendidikan Islam dengan penyesuaian nilai. Dalam 

perspektif Islam, fungsi-fungsi manajemen tersebut harus 

dilandasi oleh nilai-nilai Qur’ani agar tidak terjebak pada 

orientasi materialistik semata. Integrasi antara prinsip 

manajemen modern dan nilai Al-Qur’an memungkinkan 

terciptanya sistem manajemen pendidikan Islam yang 

profesional sekaligus bermoral. 

 

Reformasi Manajemen Pendidikan Islam Kontemporer 

Azyumardi Azra merupakan salah satu tokoh penting 

dalam pengembangan pemikiran pendidikan Islam 

kontemporer di Indonesia. Ia menekankan perlunya 

reformasi pendidikan Islam secara menyeluruh, termasuk 

dalam aspek tata kelola dan manajemen institusi. Menurut 

Azra, pendidikan Islam harus mampu merespons tantangan 

globalisasi dan modernisasi tanpa kehilangan karakter 

keislamannya (Wachidah, 2021). 

Azra memandang bahwa manajemen pendidikan 

Islam harus bersifat integratif, kontekstual, dan adaptif 

terhadap perubahan zaman. Reformasi manajemen tidak 

hanya ditujukan untuk meningkatkan efisiensi institusi, 

tetapi juga untuk memperkuat peran pendidikan Islam 

dalam membentuk masyarakat yang berilmu, berakhlak, 

dan berdaya saing global. 

 

Pendidikan sebagai Transfer Ilmu dan Nilai 

Konsep pendidikan Islam menempatkan transfer ilmu 

(transfer of knowledge) dan transfer nilai (transfer of 

values) sebagai dua dimensi yang tidak terpisahkan. Husin 

(2021) menegaskan bahwa pendidikan yang ideal harus 

mampu mengembangkan kemampuan intelektual sekaligus 

membentuk karakter dan kepribadian peserta didik. Dalam 

konteks ini, manajemen pendidikan memiliki peran 

strategis sebagai penggerak utama internalisasi nilai-nilai 

Al-Qur’an dalam seluruh aktivitas pendidikan. 

Manajemen yang berlandaskan nilai-nilai Islam akan 

menciptakan lingkungan pendidikan yang kondusif bagi 

tumbuhnya budaya kejujuran, tanggung jawab, kerja keras, 

dan kepedulian sosial. Dengan demikian, manajemen 

pendidikan Islam tidak hanya berfungsi sebagai alat 

pengelolaan institusi, tetapi juga sebagai instrumen 

pembentukan peradaban. 

 

METODE PENELITIAN 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif 

deskriptif dengan paradigma normatif-empiris untuk 

memahami secara mendalam konsep dan praktik 

manajemen pendidikan Islam berbasis nilai-nilai Qur’ani. 



IDENTIK: Jurnal Ilmu Ekonomi, Pendidikan dan Teknik                                                                     ISSN 3063-864X (E) 

Volume 03, Nomor 01, Januari 2026 
 

 
 

52 
 

Pendekatan ini dipilih karena tujuan penelitian tidak 

berfokus pada pengukuran kuantitatif, melainkan pada 

pemaknaan, interpretasi, dan analisis terhadap prinsip-

prinsip manajemen pendidikan Islam, khususnya nilai 

rahmah, adl, amanah, syura, dan ihsan dalam pelaksanaan 

fungsi manajerial di lembaga pendidikan Islam. Penelitian 

kualitatif memungkinkan peneliti menggali realitas sosial, 

nilai, dan praktik manajerial secara holistik dan kontekstual. 

Jenis penelitian yang digunakan adalah penelitian 

kepustakaan (library research) yang diperkaya dengan 

analisis konseptual. Sumber data terdiri atas sumber primer 

berupa Al-Qur’an dan hadis yang relevan dengan nilai-nilai 

manajemen pendidikan Islam, serta sumber sekunder 

berupa buku, artikel jurnal, dan karya ilmiah yang 

membahas manajemen pendidikan Islam, kepemimpinan 

pendidikan, dan tata kelola lembaga pendidikan berbasis 

nilai Islam. Data dikumpulkan melalui teknik dokumentasi 

dengan menelusuri, mengidentifikasi, dan mengkaji 

literatur yang memiliki keterkaitan langsung dengan fokus 

penelitian. 

Teknik analisis data dilakukan melalui analisis isi 

(content analysis) dan analisis tematik. Pada tahap ini, 

peneliti mengklasifikasikan data berdasarkan tema utama, 

yaitu nilai-nilai Qur’ani dalam manajemen pendidikan dan 

implementasinya pada fungsi perencanaan, 

pengorganisasian, pelaksanaan, dan evaluasi. Setiap tema 

dianalisis secara mendalam untuk menemukan pola, makna, 

serta keterkaitan antara konsep normatif Islam dan praktik 

manajerial pendidikan. Proses analisis dilakukan secara 

sistematis dan berulang untuk memastikan konsistensi dan 

kedalaman interpretasi. 

Untuk menjaga keabsahan data, penelitian ini 

menerapkan triangulasi sumber dan konsep, yaitu dengan 

membandingkan berbagai pandangan ulama, pemikir 

pendidikan Islam, serta teori manajemen modern yang 

relevan. Selain itu, peneliti juga melakukan pengecekan 

koherensi antara konsep Qur’ani dan implikasinya dalam 

tata kelola pendidikan. Langkah ini bertujuan untuk 

menghindari bias subjektif dan memastikan bahwa 

kesimpulan yang dihasilkan memiliki landasan teoritis dan 

normatif yang kuat. 

Hasil analisis kemudian disajikan secara deskriptif-

analitis, dengan menekankan hubungan antara nilai-nilai 

Islam dan praktik manajemen pendidikan. Metodologi ini 

memungkinkan penelitian tidak hanya menjelaskan 

bagaimana manajemen pendidikan Islam seharusnya 

dijalankan, tetapi juga memberikan kerangka konseptual 

yang dapat dijadikan rujukan praktis bagi pengelola 

lembaga pendidikan Islam. Dengan demikian, metodologi 

penelitian ini diharapkan mampu menghasilkan 

pemahaman komprehensif mengenai manajemen 

pendidikan Islam sebagai sistem yang tidak hanya efisien 

secara organisatoris, tetapi juga bermakna secara moral dan 

spiritual. 

 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

Konsep Dasar dan Manajemen Pendidikan Islam 

Manajemen memiliki peran yang sangat penting 

dalam berbagai aspek kehidupan. Tanpa adanya 

pengelolaan yang terstruktur dan terarah, kehidupan 

manusia akan berjalan secara tidak tertib dan berpotensi 

menimbulkan kerusakan. Dalam perspektif Islam, 

kemampuan mengelola diri, waktu, dan lingkungan 

merupakan bagian dari ibadah sekaligus amanah sebagai 

khalifah di muka bumi. Islam mengajarkan keseimbangan 

antara urusan dunia dan akhirat, pengendalian hawa nafsu, 

serta pemanfaatan waktu secara produktif, yang seluruhnya 

mencerminkan praktik manajemen hidup yang 

berlandaskan nilai-nilai keimanan. 

Secara bahasa, istilah manajemen berasal dari kata 

management yang bermakna mengatur, mengelola, atau 

mengendalikan. Dalam perkembangannya, konsep ini 

mengarah pada proses pengelolaan yang dilakukan secara 

sistematis, terencana, dan terarah. Dalam pengertian 

modern, manajemen dipahami sebagai rangkaian kegiatan 

yang meliputi perencanaan, pengorganisasian, pelaksanaan, 

dan pengawasan terhadap berbagai sumber daya, baik 

manusia, keuangan, sarana, maupun informasi, dengan 

tujuan mencapai hasil yang efektif dan efisien. 

Dalam dunia pendidikan, prinsip-prinsip manajemen 

diaplikasikan melalui manajemen pendidikan, yaitu upaya 

terstruktur untuk mengelola lembaga pendidikan agar 

mampu menyelenggarakan proses pembelajaran secara 

optimal. Namun, dalam konteks pendidikan Islam, 

manajemen tidak hanya dipahami sebagai aktivitas 

administratif, melainkan mencakup dimensi spiritual, 

moral, dan etika. Pengelolaan lembaga pendidikan Islam 

harus sejalan dengan nilai-nilai keislaman yang 

menempatkan pendidikan sebagai sarana pembentukan 

karakter dan akhlak mulia. 

Secara konseptual, manajemen merupakan proses 

sistematis dalam menata, menggerakkan, dan 

mengoordinasikan seluruh elemen organisasi yang 

kemudian dievaluasi secara berkelanjutan untuk 

memastikan tercapainya tujuan secara optimal. Manajemen 

bersifat dinamis karena melibatkan interaksi antara 

perencanaan yang matang, pengorganisasian yang tertib, 

pelaksanaan yang konsisten, serta pengendalian yang 

berkesinambungan. Seluruh proses tersebut diarahkan pada 

pemanfaatan sumber daya secara maksimal tanpa 

mengabaikan aspek kemanusiaan. 

Manajemen juga menekankan pentingnya kerja sama 

dan kepemimpinan. Keberhasilan organisasi tidak hanya 

ditentukan oleh kemampuan individu, tetapi oleh kapasitas 

pemimpin dalam menghimpun, mengarahkan, dan 

memotivasi seluruh anggota organisasi agar bergerak 

menuju tujuan bersama. Oleh karena itu, manajemen selalu 

berkaitan erat dengan komunikasi, relasi sosial, dan 

pembinaan sumber daya manusia. 

Di sisi lain, manajemen mencakup pengelolaan 

seluruh sumber daya, baik manusia maupun non-manusia, 

secara terpadu. Sarana prasarana, anggaran, teknologi, dan 

waktu merupakan unsur penting yang saling berkaitan 

dalam menunjang pencapaian tujuan organisasi. Efektivitas 

diukur dari tingkat ketercapaian tujuan, sedangkan efisiensi 

dilihat dari kemampuan meminimalkan pemborosan 

sumber daya. 



IDENTIK: Jurnal Ilmu Ekonomi, Pendidikan dan Teknik                                                                     ISSN 3063-864X (E) 

Volume 03, Nomor 01, Januari 2026 
 

 
 

53 
 

Dari berbagai pandangan tersebut, dapat disimpulkan 

bahwa manajemen merupakan proses integratif yang 

memadukan aspek teknis dan humanis. Dalam konteks 

pendidikan Islam, manajemen memiliki makna yang lebih 

luas karena lembaga pendidikan tidak hanya bertugas 

mengelola sistem dan administrasi, tetapi juga membina 

jiwa, membentuk karakter, serta menanamkan nilai-nilai 

keislaman kepada peserta didik. 

Manajemen pendidikan Islam tidak dapat dipisahkan 

dari ajaran Islam itu sendiri. Ia merupakan proses holistik 

yang berlandaskan Al-Qur’an dan Sunnah dengan tujuan 

membentuk insan yang seimbang antara kecerdasan 

intelektual, spiritual, dan moral. Pendidikan dalam Islam 

dipandang sebagai proses pembinaan menyeluruh yang 

tidak hanya mentransfer ilmu pengetahuan, tetapi juga 

menanamkan nilai, membentuk akhlak, dan menguatkan 

keimanan. 

Oleh karena itu, pengelolaan lembaga pendidikan 

Islam harus dilaksanakan dengan niat ibadah, dilandasi rasa 

tanggung jawab dan amanah, serta dijiwai oleh prinsip 

keadilan. Setiap kebijakan dan keputusan yang diambil oleh 

pengelola lembaga pendidikan merupakan bentuk 

pertanggungjawaban tidak hanya kepada manusia, tetapi 

juga kepada Allah SWT. 

Paradigma manajemen pendidikan Islam yang 

berlandaskan Al-Qur’an menempatkan wahyu sebagai 

sumber utama dalam seluruh proses manajerial, mulai dari 

perencanaan hingga evaluasi. Pendekatan ini menolak 

pemisahan antara urusan agama dan dunia, karena Islam 

memandang seluruh aktivitas manusia sebagai bagian dari 

ibadah apabila dilakukan sesuai dengan ketentuan Ilahi. 

Allah SWT berfirman: 

  ت ُ نِجْ لْ ُ سَْن ِ لْْْ َ و ُ لَِ إ ُنو د بْعَيِل

“Dan Aku tidak menciptakan jin dan manusia 

melainkan agar mereka beribadah kepada-Ku.” (QS. Az-

Zariyat [51]: 56) 

Ayat ini menegaskan bahwa seluruh aktivitas manusia, 

termasuk pengelolaan lembaga pendidikan, harus diarahkan 

untuk pengabdian kepada Allah. Dengan demikian, 

manajemen bukan sekadar urusan teknis, melainkan bagian 

dari ibadah yang menuntut keikhlasan, kesadaran moral, 

dan komitmen nilai. 

Manajemen pendidikan Islam yang autentik tidak 

dibangun di atas sistem sekuler yang diberi label Islami, 

tetapi bertumpu pada prinsip-prinsip universal yang 

bersumber dari Al-Qur’an. Nilai-nilai tersebut bersifat 

normatif sekaligus fungsional dalam membentuk budaya 

organisasi yang sehat, transparan, dan bertanggung jawab. 

Prinsip rahmah, keadilan, amanah, musyawarah, dan ihsan 

menjadi fondasi utama dalam membangun tata kelola 

lembaga pendidikan Islam yang tidak hanya efisien secara 

manajerial, tetapi juga bermakna secara spiritual dan moral. 

 

1. Kasih Sayang (Rahmah) 

Kasih sayang (rahmah) merupakan nilai fundamental 

yang harus melandasi seluruh kebijakan dan praktik 

manajerial dalam lembaga pendidikan Islam. 

Kepemimpinan pendidikan tidak ideal apabila dijalankan 

secara otoriter dan represif, melainkan harus berorientasi 

pada pengayoman, empati, dan kepedulian terhadap seluruh 

warga lembaga. Pemimpin pendidikan dituntut mampu 

menghadirkan suasana yang menenangkan, memotivasi, 

serta mendorong tumbuhnya potensi peserta didik dan 

pendidik melalui pendekatan yang manusiawi. 

Dalam penerapannya, nilai rahmah tercermin dalam 

perumusan kebijakan disiplin, sistem penerimaan peserta 

didik, hingga mekanisme evaluasi dan penilaian yang 

bersifat mendidik, bukan menghukum. Setiap keputusan 

harus mempertimbangkan aspek kemanusiaan dan 

penghormatan terhadap martabat individu, sehingga 

lembaga pendidikan menjadi ruang yang aman, inklusif, 

dan ramah bagi seluruh warganya. Pendidikan yang 

berlandaskan kasih sayang akan melahirkan lingkungan 

belajar yang kondusif, mendorong keterbukaan, dan 

memperkuat hubungan emosional yang sehat antara 

pendidik dan peserta didik. 

Prinsip rahmah memiliki landasan teologis yang kuat 

dalam Islam, sebagaimana ditegaskan dalam firman Allah 

SWT:  

 
“Dan Kami tidak mengutusmu (Muhammad) 

melainkan sebagai rahmat bagi seluruh alam.” 

(QS. Al-Anbiya’ [21]: 107) 

Ayat ini menegaskan bahwa misi utama Islam, 

termasuk dalam bidang pendidikan, adalah menghadirkan 

rahmat, bukan ketakutan atau tekanan. Oleh karena itu, 

manajemen pendidikan Islam yang berorientasi pada 

rahmah akan mewujud dalam kebijakan yang inklusif, iklim 

pembelajaran yang hangat, serta relasi antarsesama yang 

dibangun atas dasar penghargaan, kepedulian, dan kasih 

sayang. 

 

2. Keadilan (‘Adl) 

Keadilan (al-‘adl) merupakan prinsip sentral dalam 

tata kelola lembaga pendidikan Islam. Nilai ini tidak hanya 

berfungsi sebagai cita-cita normatif, tetapi harus terwujud 

secara nyata dalam setiap kebijakan dan praktik manajerial. 

Tanpa keadilan, mustahil tercipta kepercayaan, rasa aman, 

dan iklim akademik yang sehat. Ketika keputusan diambil 

secara tidak adil, maka akan muncul ketidakpuasan, 

kecemburuan sosial, dan konflik yang pada akhirnya 

menghambat proses pendidikan. 

Dalam konteks lembaga pendidikan, prinsip ‘adl 

menuntut perlakuan yang setara terhadap seluruh warga 

lembaga, baik pendidik, peserta didik, tenaga kependidikan, 

maupun staf administrasi. Setiap individu harus 

diperlakukan secara objektif tanpa diskriminasi berdasarkan 

latar belakang sosial, ekonomi, suku, atau kedekatan 

personal. Praktik-praktik seperti nepotisme, kolusi, dan 

keberpihakan yang tidak berdasar bertentangan dengan nilai 

keadilan dan dapat merusak integritas lembaga pendidikan. 

Keadilan juga harus tercermin dalam aspek 

operasional lembaga, seperti distribusi sumber daya, 

pengelolaan anggaran, penyediaan fasilitas belajar, serta 

akses terhadap pengembangan profesional. Penugasan 

jabatan, pembagian beban kerja, pemberian penghargaan, 

dan evaluasi kinerja harus dilakukan secara transparan, 

jujur, dan dapat dipertanggungjawabkan. Dalam perspektif 



IDENTIK: Jurnal Ilmu Ekonomi, Pendidikan dan Teknik                                                                     ISSN 3063-864X (E) 

Volume 03, Nomor 01, Januari 2026 
 

 
 

54 
 

Islam, keadilan tidak selalu berarti menyamaratakan, 

melainkan memberikan hak kepada setiap pihak sesuai 

dengan proporsi dan tanggung jawabnya. 

Dengan demikian, manajemen yang adil adalah 

manajemen yang mampu menyeimbangkan antara hak dan 

kewajiban, kepentingan individu dan kepentingan kolektif, 

serta antara ketentuan formal dan nilai-nilai kemanusiaan. 

Prinsip ini ditegaskan oleh Allah SWT dalam firman-Nya: 

 
“Wahai orang-orang yang beriman, jadilah kamu 

penegak keadilan, menjadi saksi karena Allah, sekalipun 

terhadap dirimu sendiri.” (QS. An-Nisa’ [4]: 135) 

Ayat ini menegaskan bahwa keadilan merupakan 

perintah Ilahi yang harus ditegakkan secara konsisten dalam 

seluruh aspek kehidupan, termasuk dalam pengelolaan 

pendidikan. 

 

3. Tanggung Jawab (Amanah) 

Amanah merupakan nilai yang menempatkan setiap 

pengelola lembaga pendidikan sebagai pemegang 

kepercayaan yang besar. Kepala sekolah, guru, bendahara, 

dan seluruh staf bukan sekadar pelaksana tugas 

administratif, melainkan pemikul tanggung jawab atas ilmu, 

peserta didik, serta kepercayaan masyarakat. Setiap peran 

yang diemban mengandung konsekuensi moral dan spiritual 

yang harus dipertanggungjawabkan, tidak hanya di hadapan 

manusia, tetapi juga di hadapan Allah SWT. 

Dalam praktik manajerial, amanah tercermin dalam 

kejujuran pengelolaan keuangan, ketepatan dalam 

penilaian, kedisiplinan dalam menjalankan tugas, serta 

komitmen terhadap mutu pendidikan. Setiap keputusan 

harus ditimbang berdasarkan nilai kebenaran dan kepatuhan 

kepada ajaran Islam, bukan semata-mata atas dasar 

efisiensi, kepentingan pribadi, atau tekanan eksternal. 

Manajemen yang amanah akan melahirkan tata kelola yang 

transparan, akuntabel, dan berorientasi pada kemaslahatan 

bersama. 

Islam menegaskan bahwa amanah merupakan beban 

besar yang hanya sanggup dipikul oleh manusia, 

sebagaimana firman Allah SWT: 

 
“Sesungguhnya Kami telah menawarkan amanah 

kepada langit, bumi, dan gunung-gunung, tetapi mereka 

enggan memikulnya dan merasa khawatir terhadapnya, dan 

manusialah yang memikulnya.” (QS. Al-Ahzab [33]: 72) 

Ayat ini menunjukkan betapa besar tanggung jawab 

yang melekat pada setiap amanah yang diemban manusia. 

Dalam konteks pendidikan, amanah menjadi landasan 

bahwa setiap tindakan manajerial adalah bentuk ibadah dan 

pertanggungjawaban moral yang menuntut kesungguhan, 

kejujuran, dan integritas. 

 

4. Musyawarah (Syura) 

Musyawarah (syura) dalam manajemen pendidikan 

Islam tidak sekadar dipahami sebagai teknik pengambilan 

keputusan, melainkan sebagai prinsip dasar tata kelola yang 

menekankan keadilan, kebersamaan, dan tanggung jawab 

kolektif. Syura menolak pola kepemimpinan yang bersifat 

otoriter dan sentralistik, di mana kebijakan ditentukan 

secara sepihak tanpa melibatkan pihak-pihak yang 

berkepentingan. Meskipun pendekatan otoriter sering 

dianggap lebih cepat, dalam jangka panjang ia justru 

berpotensi menimbulkan resistensi, rendahnya komitmen, 

serta lemahnya rasa memiliki terhadap kebijakan yang 

dihasilkan. 

Sebaliknya, lembaga pendidikan Islam yang 

berorientasi pada keberlanjutan membutuhkan sistem 

manajemen yang terbuka dan partisipatif. Keterlibatan 

seluruh pemangku kepentingan—seperti pimpinan 

lembaga, pendidik, tenaga kependidikan, orang tua, peserta 

didik, dan unsur masyarakat—dalam proses perumusan 

kebijakan dan evaluasi program akan memperkaya sudut 

pandang, meningkatkan kualitas keputusan, serta 

memperkuat tanggung jawab bersama terhadap kemajuan 

lembaga. Partisipasi ini tidak hanya bersifat formal, tetapi 

menjadi sarana membangun kepercayaan dan solidaritas 

institusional. 

Dalam Islam, syura merupakan ciri masyarakat 

beriman yang dewasa, saling menghargai, dan bertanggung 

jawab. Prinsip ini menempatkan musyawarah sebagai 

mekanisme kolektif dalam menyelesaikan persoalan 

bersama, sebagaimana ditegaskan dalam firman Allah 

SWT: 

 
“Dan urusan mereka dilakukan dengan musyawarah 

antara mereka.” (QS. Asy-Syura [42]: 38) 

Ayat ini menegaskan bahwa keputusan yang 

dihasilkan melalui musyawarah mencerminkan kedewasaan 

sosial dan etika kolektif umat Islam. 

Dalam praktik tata kelola pendidikan, syura dapat 

diwujudkan melalui berbagai mekanisme kelembagaan 

yang terstruktur, seperti rapat kerja, forum musyawarah 

guru dan karyawan, pertemuan orang tua dan siswa, hingga 

sistem aspirasi dan pengaduan yang terbuka. Melalui 

mekanisme ini, setiap pendapat memiliki ruang untuk 

didengar, setiap masukan dihargai, dan setiap keputusan 

diambil secara transparan serta dapat 

dipertanggungjawabkan. Syura tidak menghilangkan 

otoritas pemimpin, melainkan memperkuat legitimasi 

kepemimpinan karena keputusan yang dihasilkan 

merupakan buah dari proses kolektif yang matang dan 

berorientasi pada kemaslahatan bersama. 

 

5. Ihsan 

Ihsan menempati posisi puncak dalam nilai-nilai 

manajemen pendidikan Islam karena menuntut kualitas 

terbaik dalam setiap tindakan. Ihsan bukan sekadar 

menjalankan kewajiban secara formal, tetapi 

melaksanakannya dengan kesadaran penuh bahwa seluruh 

aktivitas berada dalam pengawasan Allah SWT. Dalam 

konteks manajemen, ihsan berarti bekerja dengan integritas, 

ketelitian, profesionalisme, dan keikhlasan. 

Seorang pengelola keuangan tidak hanya dituntut 

akuntabel secara administratif, tetapi juga jujur secara moral 

dan spiritual. Seorang kepala sekolah tidak hanya 

melaksanakan tugas kepemimpinan, tetapi menyadari 



IDENTIK: Jurnal Ilmu Ekonomi, Pendidikan dan Teknik                                                                     ISSN 3063-864X (E) 

Volume 03, Nomor 01, Januari 2026 
 

 
 

55 
 

bahwa setiap kebijakan yang diambil berkontribusi dalam 

membentuk generasi masa depan umat. Ihsan menjadikan 

setiap aktivitas manajerial bernilai ibadah karena dilakukan 

dengan niat yang lurus dan kesungguhan hati. 

Konsep ihsan dijelaskan secara jelas dalam hadis Nabi 

Muhammad SAW: 

“Ihsan adalah engkau beribadah kepada Allah seolah-

olah engkau melihat-Nya, dan jika engkau tidak melihat-

Nya, maka sesungguhnya Dia melihatmu.” 

(HR. Muslim) 

Hadis ini mengangkat praktik manajemen dari sekadar 

prosedur teknis menuju dimensi spiritual yang mendalam. 

Dengan ihsan, seluruh aktivitas administratif, pengambilan 

keputusan, dan pelayanan pendidikan menjadi sarana 

mendekatkan diri kepada Allah SWT. 

 

Integrasi Nilai Qur’ani dalam Fungsi Manajemen 

Pendidikan 

Dalam manajemen pendidikan Islam, fungsi-fungsi 

utama manajemen—perencanaan, pengorganisasian, 

pelaksanaan, dan evaluasi—tidak dapat dipahami secara 

parsial sebagai aktivitas administratif semata. Seluruh 

fungsi tersebut harus dilihat sebagai satu kesatuan proses 

yang dijiwai nilai-nilai Qur’ani. Pendekatan ini menjadikan 

manajemen bukan hanya alat untuk mencapai efisiensi 

organisasi, tetapi juga sarana pembentukan karakter, 

akhlak, dan spiritualitas seluruh warga lembaga. 

Integrasi nilai-nilai keislaman dalam fungsi 

manajemen mengubah paradigma pengelolaan lembaga 

pendidikan. Manajemen tidak lagi semata berorientasi pada 

kinerja dan hasil kuantitatif, tetapi juga pada kualitas moral, 

keadilan sosial, dan keberkahan. Dengan demikian, tata 

kelola lembaga pendidikan Islam menjadi proses edukatif 

itu sendiri, yang menanamkan nilai amanah, kejujuran, 

tanggung jawab, dan ketakwaan dalam setiap aktivitas 

kelembagaan. 

 

1. Perencanaan 

Perencanaan merupakan fondasi utama dalam 

manajemen pendidikan Islam. Ia tidak hanya berfungsi 

sebagai aktivitas administratif, tetapi sebagai proses 

intelektual dan spiritual yang menentukan arah 

penyelenggaraan pendidikan secara sistematis dan 

berkelanjutan. Dalam perspektif Islam, perencanaan 

dipahami sebagai upaya sadar untuk menetapkan tujuan, 

merumuskan strategi, mengalokasikan sumber daya, serta 

menentukan langkah-langkah evaluatif guna memastikan 

tercapainya tujuan pendidikan secara optimal. 

Perencanaan yang baik mencegah lembaga pendidikan 

dari tindakan yang bersifat reaktif, tidak terkoordinasi, dan 

sporadis. Melalui perencanaan, penyelenggaraan 

pendidikan menjadi lebih terarah, terukur, dan mampu 

merespons dinamika perubahan internal maupun eksternal. 

Dalam konteks ini, perencanaan berfungsi sebagai 

instrumen pengendali agar setiap program dan kebijakan 

berjalan sesuai dengan visi dan misi lembaga. 

Dalam manajemen pendidikan Islam, perencanaan 

juga merupakan bentuk tanggung jawab moral. Setiap 

keputusan yang dirancang harus mempertimbangkan 

dampaknya tidak hanya terhadap pencapaian akademik, 

tetapi juga terhadap pembentukan karakter dan keimanan 

peserta didik. Oleh karena itu, perencanaan tidak boleh 

dilepaskan dari nilai-nilai keislaman yang holistik. 

Secara operasional, perencanaan mencakup beberapa 

tahapan yang saling berkaitan, dimulai dari analisis kondisi 

internal dan eksternal lembaga. Pemahaman terhadap 

kualitas sumber daya manusia, ketersediaan sarana 

prasarana, serta tantangan sosial dan perkembangan 

teknologi menjadi dasar penting dalam menyusun rencana 

yang realistis dan relevan. Tanpa analisis yang cermat, 

perencanaan berpotensi bersifat spekulatif dan sulit 

diwujudkan. 

Perencanaan yang efektif juga menuntut adanya 

partisipasi seluruh pemangku kepentingan. Keterlibatan 

pendidik, tenaga kependidikan, peserta didik, orang tua, dan 

masyarakat akan memperkuat kualitas rencana sekaligus 

menumbuhkan rasa kepemilikan terhadap program yang 

dirancang. Dalam lembaga pendidikan Islam, partisipasi ini 

sejalan dengan prinsip musyawarah yang menekankan 

pengambilan keputusan secara kolektif. 

Selain itu, perencanaan harus bersifat dinamis dan 

adaptif. Rencana pendidikan bukanlah dokumen statis, 

melainkan harus terus dievaluasi dan disesuaikan dengan 

perkembangan ilmu pengetahuan, teknologi, serta tuntutan 

kompetensi global. Evaluasi berkala menjadi sarana untuk 

memastikan bahwa perencanaan tetap relevan dan efektif 

dalam menjawab tantangan zaman. 

Dari sudut pandang teologis, perencanaan merupakan 

wujud ikhtiar manusia sebelum bertawakal kepada Allah. 

Islam mengajarkan bahwa usaha yang sungguh-sungguh 

harus mendahului penyerahan diri kepada kehendak Ilahi. 

Dengan demikian, perencanaan dalam manajemen 

pendidikan Islam merupakan manifestasi dari sikap 

proaktif, tanggung jawab, dan kesadaran spiritual dalam 

membangun masa depan pendidikan yang berkualitas dan 

bermakna. 

 

2. Pengorganisasian 

Pengorganisasian dalam manajemen pendidikan Islam 

tidak terbatas pada penyusunan struktur kelembagaan atau 

pembagian tugas secara administratif, melainkan 

merupakan proses strategis yang berlandaskan nilai 

keadilan, tanggung jawab, dan keseimbangan. 

Pengorganisasian bertujuan menciptakan tatanan lembaga 

yang tidak hanya berjalan efektif, tetapi juga mencerminkan 

nilai-nilai Islam dalam membentuk insan yang utuh. Setiap 

unsur lembaga—mulai dari pimpinan, pendidik, tenaga 

kependidikan, hingga peserta didik—harus ditempatkan 

sesuai dengan kapasitas, kompetensi, dan amanah yang 

diemban. 

Prinsip keadilan menjadi fondasi utama dalam 

pengorganisasian. Penempatan jabatan, pembagian peran, 

serta distribusi sumber daya harus dilakukan secara objektif 

dan transparan, bebas dari praktik diskriminasi, nepotisme, 

maupun kepentingan pribadi. Keadilan dalam 

pengorganisasian akan melahirkan rasa saling percaya dan 

penghargaan, yang menjadi syarat utama bagi terbentuknya 

organisasi yang kokoh dan berkelanjutan. 



IDENTIK: Jurnal Ilmu Ekonomi, Pendidikan dan Teknik                                                                     ISSN 3063-864X (E) 

Volume 03, Nomor 01, Januari 2026 
 

 
 

56 
 

Dalam perspektif Islam, kepemimpinan dalam 

lembaga pendidikan bukan hanya bersifat administratif, 

tetapi juga spiritual dan moral. Oleh karena itu, struktur 

organisasi harus memungkinkan pemimpin menjalankan 

fungsi pembinaan dengan keteladanan, kebijaksanaan, dan 

tanggung jawab. Setiap jabatan dipandang sebagai amanah, 

bukan hak, sehingga harus diisi oleh individu yang memiliki 

kecakapan profesional sekaligus integritas moral. 

Pengorganisasian yang sehat juga menolak pemusatan 

kekuasaan secara berlebihan. Pembagian wewenang yang 

seimbang, adanya mekanisme pengawasan, serta 

keterlibatan kolektif dari berbagai unsur lembaga 

merupakan bagian penting dalam membangun solidaritas 

dan stabilitas organisasi. Struktur yang partisipatif tidak 

mengurangi kewibawaan pemimpin, justru memperkuat 

legitimasi kepemimpinan karena keputusan dihasilkan 

melalui proses bersama yang matang. 

Selain itu, pengorganisasian dalam pendidikan Islam 

menuntut keadilan dalam distribusi sumber daya. 

Kesempatan pengembangan, fasilitas, dan layanan 

pendidikan harus dapat diakses secara proporsional oleh 

seluruh warga lembaga tanpa membedakan latar belakang 

sosial atau ekonomi. Dengan demikian, struktur organisasi 

tidak hanya berfungsi secara teknis, tetapi juga mendukung 

pengembangan potensi manusia secara menyeluruh—baik 

intelektual, emosional, spiritual, maupun sosial. 

 

3. Pelaksanaan 

Pelaksanaan dalam manajemen pendidikan Islam 

merupakan tahap aktualisasi dari seluruh perencanaan dan 

pengorganisasian yang telah disusun. Namun, pelaksanaan 

tidak sekadar menjalankan tugas sesuai prosedur, 

melainkan perwujudan nyata dari amanah yang dipikul oleh 

setiap individu dalam lembaga pendidikan. Pada tahap ini, 

nilai-nilai keislaman tidak berhenti pada konsep atau 

dokumen, tetapi dihidupkan dalam tindakan, sikap, dan 

perilaku sehari-hari. 

Setiap pengelola, pendidik, dan tenaga kependidikan 

dipandang sebagai pemegang amanah atas ilmu, peserta 

didik, serta kepercayaan masyarakat. Oleh karena itu, 

pelaksanaan tugas harus dilakukan dengan kesadaran bahwa 

seluruh aktivitas akan dipertanggungjawabkan, tidak hanya 

kepada manusia, tetapi juga kepada Allah SWT. Tugas 

mengajar, mengelola kelas, memimpin lembaga, maupun 

mengatur keuangan bukanlah rutinitas semata, melainkan 

bentuk ibadah yang bernilai spiritual. 

Niat yang ikhlas menjadi fondasi utama dalam 

pelaksanaan. Ketika tugas dijalankan dengan niat karena 

Allah, maka setiap usaha, sekecil apa pun, memiliki nilai 

kebaikan. Sebaliknya, pelaksanaan yang dilandasi 

kelalaian, ketidakjujuran, atau pencitraan semata tidak 

hanya merugikan lembaga, tetapi juga merusak integritas 

pribadi pelaksana. Oleh sebab itu, kualitas moral dan 

komitmen etis menjadi faktor penentu keberhasilan 

pelaksanaan manajemen pendidikan. 

Pelaksanaan yang baik juga menuntut konsistensi 

antara ucapan dan perbuatan. Pemimpin yang adil harus 

tercermin dalam kebijakan dan perilakunya, pendidik yang 

menanamkan nilai akhlak harus mencontohkannya dalam 

interaksi sehari-hari, dan pengelola keuangan harus 

menjunjung tinggi transparansi serta kejujuran. Dengan 

demikian, lembaga pendidikan menjadi ruang pembelajaran 

nilai secara nyata, bukan sekadar wacana. 

Selain berorientasi pada prosedur, pelaksanaan dalam 

pendidikan Islam harus selalu diarahkan pada tujuan hakiki 

pendidikan, yaitu pembentukan manusia yang beriman, 

berilmu, dan berakhlak mulia. Keberhasilan pelaksanaan 

tidak diukur dari kecepatan atau efisiensi semata, tetapi dari 

kesesuaiannya dengan nilai kebenaran, kasih sayang, dan 

keadilan. 

 

4. Evaluasi 

Evaluasi dalam manajemen pendidikan Islam tidak 

dimaknai sebagai sekadar pengukuran capaian angka, 

target, atau indikator teknis, melainkan sebagai proses 

reflektif yang menilai kesesuaian antara tujuan, proses, dan 

hasil pendidikan dengan nilai-nilai Islam. Evaluasi bukan 

alat untuk mencari kesalahan atau memenuhi tuntutan 

administratif, tetapi sarana perbaikan berkelanjutan yang 

berorientasi pada peningkatan mutu dan keberkahan. 

Dalam perspektif Islam, evaluasi tidak hanya menilai 

hasil lahiriah, tetapi juga memperhatikan niat, proses, dan 

dampak moral dari setiap kegiatan. Setiap amal dipandang 

secara menyeluruh, mencakup apa yang tampak dan apa 

yang tersembunyi dalam hati. Oleh karena itu, evaluasi 

pendidikan harus dilakukan dengan kejujuran, objektivitas, 

dan kesadaran spiritual. 

Dalam praktik kelembagaan, evaluasi berarti menilai 

sejauh mana program pendidikan dilaksanakan dengan ilmu 

yang benar, niat yang ikhlas, dan tanggung jawab yang 

penuh. Keberhasilan tidak semata-mata ditentukan oleh 

tingginya prestasi atau banyaknya program, tetapi oleh 

kualitas pelaksanaan dan nilai moral yang menyertainya. 

Program yang belum mencapai target kuantitatif dapat tetap 

bernilai positif apabila dijalankan dengan kesungguhan dan 

integritas, sementara capaian besar dapat kehilangan makna 

jika dicapai melalui cara yang tidak etis. 

Evaluasi juga menuntut adanya refleksi diri dari setiap 

pendidik dan pengelola. Refleksi ini bukan sekadar 

kewajiban formal, tetapi bentuk muhasabah untuk menjaga 

keikhlasan dan memperbaiki kualitas pengabdian. Dengan 

evaluasi yang jujur dan terbuka, kelemahan dapat dikenali, 

kelebihan diperkuat, dan arah pengembangan lembaga 

dapat disesuaikan secara lebih tepat. 

Evaluasi yang sehat harus dilakukan secara 

independen dan bebas dari kepentingan sempit, sehingga 

mampu menggambarkan kondisi lembaga secara objektif. 

Ia tidak bertujuan menghakimi, melainkan memperbaiki 

sistem dan meningkatkan kualitas pendidikan secara 

berkelanjutan. Dengan demikian, evaluasi menjadi bagian 

integral dari proses tarbiyah, bukan sekadar mekanisme 

kontrol. 

 

KESIMPULAN 

Manajemen pendidikan Islam berbasis Al-Qur’an 

terbukti merupakan paradigma yang mampu 

mengintegrasikan dimensi teknis dan spiritual dalam tata 

kelola lembaga pendidikan. Temuan penelitian ini 



IDENTIK: Jurnal Ilmu Ekonomi, Pendidikan dan Teknik                                                                     ISSN 3063-864X (E) 

Volume 03, Nomor 01, Januari 2026 
 

 
 

57 
 

menunjukkan bahwa internalisasi nilai-nilai Qur’ani—

seperti rahmah, ‘adl, amanah, syura, dan ihsan—ke dalam 

fungsi manajemen yang meliputi perencanaan, 

pengorganisasian, pelaksanaan, dan evaluasi tidak hanya 

meningkatkan efisiensi organisasi, tetapi juga membentuk 

budaya kelembagaan yang berkeadilan, partisipatif, dan 

bermuatan nilai moral. Pendekatan ini menggeser 

pemahaman manajemen dari sekadar instrumen 

administratif menjadi bagian integral dari proses tarbiyah, 

di mana setiap kebijakan dan tindakan manajerial diarahkan 

pada pembentukan insan kamil yang beriman, berilmu, dan 

berakhlak mulia. 

Argumen utama penelitian ini menegaskan bahwa 

manajemen pendidikan Islam tidak dapat dipisahkan dari 

otoritas wahyu. Tanpa landasan nilai Qur’ani yang autentik, 

tata kelola lembaga pendidikan berisiko terjebak dalam 

profesionalisme yang bersifat sekuler dan berpotensi 

menimbulkan dehumanisasi dalam sistem pendidikan. Oleh 

karena itu, Al-Qur’an harus diposisikan tidak hanya sebagai 

sumber normatif, tetapi juga sebagai rujukan filosofis dan 

operasional dalam pengelolaan lembaga pendidikan Islam. 

Meskipun penelitian ini memberikan kontribusi 

penting dalam memperkuat fondasi konseptual manajemen 

pendidikan Islam, keterbatasan penelitian terletak pada 

cakupan empiris yang masih terbatas, mengingat 

pendekatan yang digunakan bersifat kualitatif-konseptual 

berbasis kajian pustaka. Kendati demikian, temuan 

penelitian ini berhasil menghadirkan kerangka teoretis yang 

kokoh bagi pengembangan keilmuan manajemen 

pendidikan Islam yang berakar pada nilai-nilai Al-Qur’an. 

Kontribusi utamanya terletak pada redefinisi manajemen 

sebagai praktik ibadah dan tanggung jawab moral, bukan 

semata prosedur teknokratis. 

Ke depan, pendekatan manajemen pendidikan Islam 

berbasis Al-Qur’an ini berpotensi menjadi fondasi bagi 

pengembangan model manajemen lembaga pendidikan 

Islam yang lebih komprehensif. Model tersebut diharapkan 

tidak hanya responsif terhadap dinamika dan tuntutan 

zaman, tetapi juga konsisten dalam menjaga identitas dan 

nilai-nilai keislaman, sehingga mampu melahirkan lembaga 

pendidikan yang unggul secara akademik, kokoh secara 

moral, dan relevan secara sosial. 

 

DAFTAR PUSTAKA 

Amrona, Y. L., Nurhuda, A., Assajad, A., Putri, A. A., & 

Anastasia, A. (2023). Manajemen peserta didik 

sebagai sarana dalam mencapai keberhasilan 

tujuan pendidikan. Jurnal BELAINDIKA 

(Pembelajaran dan Inovasi Pendidikan), 5(3), 

93–103. 

https://belaindika.nusaputra.ac.id/article/view/1

24 

Arikarani, Y., Pasiska, P., & Helandri, J. (2023). 

Manajemen pengelolaan pendidikan Islam anak 

usia dini (PIAUD) berbasis Al-Qur’an. Bouseik: 

Jurnal Pendidikan Islam Anak Usia Dini, 1(1), 

57–76. 

https://jurnal.staibsllg.ac.id/index.php/bouseik/a

rticle/view/549 

Aziz, N. (2019). Pemikiran Fazlur Rahman tentang filsafat 

pendidikan dalam Islam. Manarul Qur’an: Jurnal 

Ilmiah Studi Islam, 19(2), 82–93. 

https://ojs.unsiq.ac.id/index.php/mq/article/view

/1605 

Efendi, N. (2023). Konsep dasar landasan manajemen 

pendidikan Islam. Pojok Guru: Jurnal Keguruan 

dan Ilmu Pendidikan, 1(2), 111–132. 

http://www.jurnal.iaih.ac.id/index.php/pojokgur

u/article/view/440 

Efendi, Z. (2024). Ibnu Khaldun dan teori peradaban: 

Relevansi pemikirannya dalam dunia modern. 

Innovative: Journal of Social Science Research, 

4(6), 2198–2210. 

https://innovative.org/index.php/Innovative/artic

le/view/16620 

Elfrianto. (2016). Manajemen pelatihan sumber daya 

manusia dalam meningkatkan mutu lulusan. 

EduTech: Jurnal Ilmu Pendidikan dan Ilmu 

Sosial, 2(2), 46–58. 

https://media.neliti.com/media/publications/546

26-ID-manajemen-pelatihan-sumber-daya-

manusia.pdf 

Husin, A., Asmarika, A., Fitri, Y., Syukri, S., & Siregar, I. 

(2023). Peran pendidikan Islam dalam 

pembentukan karakter religius peserta didik 

berbasis kisah-kisah Al-Qur’an di era disrupsi. 

Mitra PGMI: Jurnal Kependidikan MI, 9(2), 

194–205. https://ejournal.stai-tbh.ac.id/mitra-

pgmi/article/view/1134 

Idris, I., Arief, A., & Saihu, M. (2023). Keadilan sosial 

dalam perspektif Al-Qur’an. Journal of Creative 

Student Research, 1(4), 57–75. 

https://ejurnal.politeknikpratama.ac.id/index.ph

p/jcsr/article/view/2214 

Kartik Singh, Sharma, A., Rajput, G., & Kasturia, D. 

(2014). Fundamentals of management. Journal of 

the American Dietetic Association, 1(11), 350–

352. https://doi.org/10.1016/S0002-

8223(21)15957-7 

Muhammad, M. (2023). Penerapan manajemen partisipatif 

dalam optimalisasi pengelolaan lembaga 

pendidikan. Jurnal Ilmu Pendidikan & Sosial 

(Sinova), 1(3), 167–178. 

https://ulum.or.id/ojs/index.php/jps/article/view/

115 

Mustafidin, A. (2025). Pendidikan karakter dalam Islam: 

Perspektif pemikiran Ibnu Khaldun. As-Sulthan 

Journal of Education, 1(4), 927–938. 

https://ojssulthan.com/asje/article/view/165 

Nugraha, M. Y., Ismail, F., & Afgani, M. W. (2025). Inovasi 

pengelolaan budaya dan iklim madrasah: 

Mewujudkan pendidikan berkarakter. Indonesian 

Research Journal on Education, 5(2), 1208–

1218. http://irje.org/irje/article/view/2446 

Nur, E., & Junaris, I. (2023). Evaluasi dan monitoring 

manajemen pembelajaran pendidikan Islam 

dalam upaya peningkatan kualitas pendidikan. 

Refresh: Manajemen Pendidikan Islam, 1(2), 48–



IDENTIK: Jurnal Ilmu Ekonomi, Pendidikan dan Teknik                                                                     ISSN 3063-864X (E) 

Volume 03, Nomor 01, Januari 2026 
 

 
 

58 
 

73. 

https://jurnal.bhaktipersada.com/index.php/rmpi

/article/view/23 

Nur’aini, N., & Hamzah, H. (2023). Kecerdasan emosional, 

intelektual, spiritual, moral, dan sosial dalam 

perspektif Al-Qur’an. Jurnal Educatio FKIP 

UNMA, 9(4), 1783–1790. 

http://www.ejournal.unma.ac.id/index.php/educ

atio/article/view/5867 

Panut, P., Giyoto, G., & Rohmadi, Y. (2021). Implementasi 

Undang-Undang Nomor 18 Tahun 2019 tentang 

pesantren terhadap pengelolaan pondok 

pesantren. Jurnal Ilmiah Ekonomi Islam, 7(2), 

816–828. http://jurnal.stie-

aas.ac.id/index.php/jei/article/view/2671 

Prasetyo, E., & Harahap, N. (2025). Masyarakat dan 

lingkungan pendidikan dalam perspektif Ibnu 

Khaldun. Ainara Journal (Jurnal Penelitian dan 

PKM Bidang Ilmu Pendidikan), 6(2), 313–322. 

http://journal.ainarapress.org/index.php/ainj/arti

cle/view/833 

Pribadi, I., Pajarianto, H., Nasriandi, N., Anuar, A. B., & 

Galugu, N. S. (2024). Penguatan iklim akademik 

toleran di perguruan tinggi Muhammadiyah: 

Perspektif peace education. Widina. 

Rahman, M. H. (2012). Henry Fayol and Frederick 

Winslow Taylor’s contribution to management 

thought: An overview. ABC Journal of 

Advanced Research, 1(2), 94–103. 

https://doi.org/10.18034/abcjar.v1i2.10 

Rajković, J. (2017). Theoretical approach to principles of 

management: Literature review. Serbian Journal 

of Engineering Management, 2(2), 69–78. 

https://doi.org/10.5937/sjem1702069r 

Ridwan, A. (2020). Implementasi fungsi planning di 

sekolah dalam kerangka manajemen pendidikan 

Islam. Indonesian Journal of Islamic Educational 

Management, 2(2), 71–83. https://ejournal.uin-

suska.ac.id/index.php/IJIEM/article/view/7932 

Rosyada, D. (2017). Madrasah dan profesionalisme guru 

dalam arus dinamika pendidikan Islam di era 

otonomi daerah. Kencana. 

Sakhi, D. F. A., Amin, P. A. I., & Kurniati, K. (2024). Etika 

politik Islam dalam masyarakat kontemporer: 

Perspektif Al-Mawardi. Jurnal Ilmiah Falsafah, 

10(2), 95–106. 

https://journal.iaisambas.ac.id/index.php/Falsafa

h/article/view/3052 

Siroj, M., & Untung, S. (2024). Manajemen pendidikan 

Islam dalam pembentukan karakter peserta didik. 

Edukasi Terkini: Jurnal Pendidikan Modern, 

6(4). 

https://journalversa.com/s/index.php/jpm/article

/view/3234 

Solich, M. (2024). Kepemimpinan inspiratif menurut Imam 

Al-Ghazali: Mengembangkan motivasi spiritual 

dan moral. Moderasi: Journal of Islamic Studies, 

4(2), 329–343. 

https://ejournal.nuprobolinggo.or.id/index.php/

moderasi/article/view/86 

Svari, N. M. F. D. (2023). Optimalisasi perencanaan 

administratif dalam administrasi pendidikan 

untuk peningkatan mutu layanan pendidikan di 

Indonesia. Metta: Jurnal Ilmu Multidisiplin, 3(4), 

464–478. 

https://jayapanguspress.penerbit.org/index.php/

metta/article/view/2877 

Uliatunida, N. (2020). Perencanaan kurikulum untuk 

mencapai tujuan pendidikan. Medikom: Jurnal 

Ilmu Pendidikan dan Dakwah, 2(1), 35–48. 

http://journal.staislantaboer.ac.id/index.php/med

ikom/article/view/16 

Ulum, K. (2025). Ayat-ayat manajemen dalam Al-Qur’an: 

Kajian tafsir Al-Misbah karya Quraish Shihab. 

Al-Mustofa: Journal of Islamic Studies and 

Research, 2(1), 27–35. 

https://ejournal.bamala.org/index.php/almustofa

/article/view/332 

Wachidah, S. N. (2021). Konstruksi pendidikan Islam di era 

global menurut Azyumardi Azra. Cendekia: 

Jurnal Ilmu Pengetahuan, 1(3), 177–186. 

https://jurnalp4i.com/index.php/cendekia/article

/view/404 

Windasari, I. (2024). Akuntabilitas dan transparansi 

pengelolaan keuangan dalam perspektif Islam. 

Hasina: Jurnal Akuntansi dan Bisnis Syariah, 

1(1), 10–25. 

http://ejournal.alqolam.ac.id/index.php/hasina/ar

ticle/view/1395  


