IDENTIK: Jurnal Ilmu Ekonomi, Pendidikan dan Teknik

Volume 03, Nomor 01, Januari 2026

&

EPISTEMOLOGI AKAL DAN WAHYU DALAM
PEMIKIRAN AL-FARABI

Musyirah saleh?, Darussalam Syamsuddin®

DDirasah Islamiyah, Program Pascasarjana, UIN Alauddin Makassar, Makassar, Indonesia
Email: fadhilahimran@unismuh.ac.id

YPendidikan Agama Islam, Fakultas Tarbiyah dan Keguruan, UIN Alauddin Makassar, Makassar, Indonesia

Email: darussalam.syamsuddinl0@gmail.com

Abstract

The issue of the relationship between reason and revelation constitutes a central theme in the
epistemology of classical Islamic thought. Al-Farabi, as one of the most prominent Muslim
philosophers, sought to synthesize these two domains through a systematic philosophical approach.
This study aims to examine the concepts of reason and revelation in Al-Farabi’s thought and to
elucidate how their relationship shapes the framework of Islamic epistemology. This research employs
a qualitative method with a library-based approach, focusing on Al-Farabi’s primary works and
relevant secondary literature. The findings indicate that Al-Farabi regards reason and revelation as
two sources of knowledge originating from the same divine source and, therefore, not inherently
contradictory. Reason functions as a rational instrument for apprehending truth, while revelation
represents divine knowledge received by the prophet through the mediation of the Active Intellect.
Al-Farabi’s epistemological framework remains highly relevant for contemporary Islamic thought,

particularly in addressing the challenges posed by modernity and the dominance of rationalism.

Keywords: Islamic Epistemology, Reason, Revelation, Al-Farabi, Islamic Philosophy.

Abstrak

Persoalan hubungan antara akal dan wahyu merupakan tema sentral dalam epistemologi pemikiran
Islam klasik. Al-Farabi sebagai salah satu filsuf Muslim terkemuka berupaya mensintesiskan
keduanya melalui pendekatan filosofis yang sistematis. Penelitian ini bertujuan untuk mengkaji
konsep akal dan wahyu dalam pemikiran Al-Farabi serta menjelaskan bagaimana relasi keduanya
membentuk kerangka epistemologi Islam. Metode yang digunakan adalah penelitian kualitatif dengan
pendekatan studi kepustakaan terhadap karya-karya Al-Farabi dan literatur pendukung. Hasil
penelitian menunjukkan bahwa Al-Farabi memandang akal dan wahyu sebagai dua sumber
pengetahuan yang berasal dari Tuhan yang sama dan tidak saling bertentangan. Akal berfungsi sebagai
instrumen rasional untuk memahami kebenaran, sedangkan wahyu merupakan pengetahuan ilahiah
yang diterima oleh nabi melalui akal aktif. Pemikiran Al-Farabi ini memiliki relevansi penting dalam
pengembangan pemikiran Islam kontemporer, terutama dalam menghadapi tantangan modernitas dan

rasionalitas.

Kata Kunci: Epistemologi Islam, Akal, Wahyu, Al-Farabi, Filsafat Islam.

ISSN 3063-864X (E)

71


mailto:fadhilahimran@unismuh.ac.id
mailto:darussalam.syamsuddin10@gmail.com

IDENTIK: Jurnal Ilmu Ekonomi, Pendidikan dan Teknik
Volume 03, Nomor 01, Januari 2026

PENDAHULUAN

Persoalan epistemologi merupakan salah satu isu
fundamental dalam khazanah pemikiran Islam, khususnya
yang berkaitan dengan sumber, validitas, dan cara
memperoleh pengetahuan. Dalam tradisi intelektual Islam,
diskursus epistemologis tidak pernah terlepas dari relasi
antara akal (al-‘aql) dan wahyu (al-wahy), dua entitas yang
secara konseptual sering dipertentangkan. Wahyu dipahami
sebagai sumber pengetahuan ilahiah yang bersifat absolut
dan transenden, sementara akal diposisikan sebagai
kemampuan rasional manusia yang bersifat terbatas dan
empiris. Ketegangan konseptual ini melahirkan beragam
corak pemikiran, mulai dari pendekatan tekstualis hingga
rasionalis, yang masing-masing memiliki implikasi teologis
dan filosofis.Paragraf 2

Seiring dengan masuknya tradisi filsafat Yunani ke
dalam dunia Islam melalui gerakan penerjemahan pada
masa Abbasiyah, perdebatan mengenai kedudukan akal
semakin menguat. Para filsuf Muslim dihadapkan pada
tantangan untuk merespons warisan filsafat rasional tanpa
mengabaikan otoritas wahyu sebagai fondasi ajaran Islam.
Dalam konteks inilah muncul kebutuhan akan suatu
kerangka epistemologi yang mampu menjelaskan hubungan
antara rasionalitas filosofis dan kebenaran wahyu secara
harmonis, tanpa jatuh pada reduksionisme teologis maupun
rasionalisme ekstrem.

Al-Farabi (w. 950 M) tampil sebagai salah satu tokoh
sentral yang berupaya menjawab tantangan tersebut.
Sebagai filsuf Muslim yang menguasai logika Aristotelian
dan metafisika Neoplatonisme, Al-Farabi tidak sekadar
mengadopsi filsafat Yunani, tetapi melakukan rekonstruksi
konseptual yang selaras dengan prinsip-prinsip Islam. Ia
membangun sistem filsafat yang menempatkan akal dan
yang
berhubungan, sehingga keduanya dipahami sebagai jalan

wahyu dalam satu struktur metafisis saling
yang berbeda menuju kebenaran yang sama.

Dalam pemikiran Al-Farabi, akal memiliki peran
epistemologis yang sangat signifikan melalui konsep
tingkatan akal dan terutama keberadaan akal aktif (al-‘aql
al-fa‘“al). Akal aktif dipahami sebagai perantara antara
Tuhan dan akal manusia, yang memungkinkan terjadinya
proses iluminasi intelektual. Melalui mekanisme inilah
pengetahuan rasional dapat diperoleh secara sah dan
terhubung dengan sumber metafisis. Konsep ini menjadi
kunci untuk memahami bagaimana akal dapat berfungsi
tanpa menegasikan peran wahyu.

Sementara itu, wahyu dalam pemikiran Al-Farabi

dipahami dalam kerangka filsafat kenabian. Wahyu tidak

&

ISSN 3063-864X (E)

diposisikan sebagai antitesis akal, melainkan sebagai
bentuk pengetahuan tertinggi yang diterima oleh nabi
melalui hubungan langsung dengan akal aktif. Keunggulan
nabi terletak pada kesempurnaan daya imajinatifnya, yang
memungkinkan kebenaran intelektual diterjemahkan ke
dalam simbol, hukum, dan ajaran normatif yang dapat
dipahami oleh masyarakat luas. Dengan demikian, wahyu
memiliki fungsi komunikatif dan pedagogis dalam struktur
epistemologi Al-Farabi.

Berdasarkan latar belakang tersebut, kajian ini
berupaya menganalisis secara mendalam epistemologi akal
dan wahyu dalam pemikiran Al-Farabi, serta menjelaskan
relasi keduanya dalam kerangka filsafat Islam klasik.
Penelitian ini menjadi penting tidak hanya untuk memahami
kontribusi Al-Farabi dalam sejarah pemikiran Islam, tetapi
juga untuk menilai relevansi epistemologinya dalam
konteks

problem dikotomi ilmu, sekularisasi pengetahuan, dan

kontemporer, khususnya dalam menghadapi
tantangan integrasi antara rasionalitas modern dan nilai-
nilai wahyu.

METODOLOGI PENELITIAN

Penelitian ini merupakan penelitian kualitatif dengan
pendekatan filsafat normatif-analitis dan metode studi
kepustakaan (library research). Sumber data primer terdiri
atas karya-karya utama Al-Farabi. Sementara itu, sumber
data sekunder meliputi buku-buku, artikel jurnal, dan hasil
penelitian terdahulu yang membahas pemikiran Al-Farabi
serta epistemologi Islam.

Analisis data dilakukan melalui beberapa tahap, yaitu:
reduksi data dengan mengidentifikasi konsep-konsep kunci
terkait akal
memahami struktur epistemologis pemikiran Al-Farabi; dan

dan wahyu; Analsis konseptual untuk

interpretasi filosofis guna menilai relevansi pemikiran

tersebut dalam konteks pemikiran Islam kontemporer.

HASIL DAN PEMBAHASAN
Konsep Akal dalam Epistemologi Al-Farabi

Dalam epistemologi  Al-Farabi, akal (al-‘aql)
merupakan unsur fundamental yang menentukan

kemungkinan manusia untuk memperoleh pengetahuan
yang sahih dan bermakna. Akal tidak dipahami sekadar
sebagai kemampuan logis-instrumental, melainkan sebagai
potensi ontologis jiwa rasional yang memiliki keterkaitan
langsung dengan struktur kosmos dan sumber kebenaran
Al-Farabi

bersifat holistik, karena mengaitkan aktivitas kognitif

metafisis. Dengan demikian, epistemologi

72



IDENTIK: Jurnal Ilmu Ekonomi, Pendidikan dan Teknik
Volume 03, Nomor 01, Januari 2026

manusia dengan realitas intelektual yang berada di luar

dirinya.
Al-Farabi memandang bahwa akal manusia
berkembang secara bertahap seiring dengan proses

aktualisasi potensi intelektual. Pada tahap awal, akal berada
dalam kondisi potensial, yakni kesiapan jiwa untuk
menerima pengetahuan. Seiring proses pembelajaran dan
abstraksi terhadap realitas empiris, akal bergerak menuju
aktualisasi, hingga  akhirnya  mencapai  tingkat
kesempurnaan intelektual. Proses bertahap ini menunjukkan
bahwa pengetahuan bukan sesuatu yang hadir secara instan,
melainkan hasil dari interaksi dinamis antara kapasitas
internal manusia dan realitas eksternal.

Peran sentral dalam proses tersebut dipegang oleh
konsep akal aktif, yang merupakan ciri khas epistemologi
Al-Farabi. Akal aktif dipahami sebagai entitas intelektual
transenden yang bertindak sebagai perantara antara Tuhan
dan akal manusia. Melalui akal aktif, potensi intelektual
manusia diaktualkan sehingga mampu menangkap bentuk-
bentuk universal dan kebenaran rasional. Dengan demikian,
perolehan pengetahuan dalam pemikiran Al-Farabi tidak
sepenuhnya bersifat subjektif, melainkan memiliki landasan
metafisis yang objektif.

Dalam kerangka epistemologi ini, akal juga memiliki
dimensi etis dan teleologis. Pengetahuan yang diperoleh
melalui aktualisasi akal tidak hanya bertujuan untuk
memahami realitas, tetapi juga mengarahkan manusia
menuju kesempurnaan hidup (al-sa‘adah). Akal yang
sempurna akan menuntun manusia pada kebajikan moral
dan kehidupan sosial-politik yang ideal. Oleh karena itu,
Al-Farabi

pengetahuan, etika, dan tujuan hidup manusia.

epistemologi tidak memisahkan antara

Meskipun menempatkan akal pada posisi yang sangat
penting, Al-Farabi tidak memisahkannya dari wahyu. Akal
justru menjadi instrumen utama untuk memahami wahyu
secara rasional. Dalam konteks kenabian, wahyu diterima
melalui hubungan langsung dengan akal aktif, namun
dengan tingkat kesempurnaan yang melampaui kemampuan
akal manusia biasa. Hal ini menegaskan bahwa dalam
epistemologi Al-Farabi, akal dan wahyu berada dalam satu
sistem kebenaran yang saling melengkapi.

Salah satu kontribusi penting Al-Farabi dalam

epistemologi Islam adalah konseptualisasi mengenai
tingkatan akal. la membagi akal ke dalam beberapa tahap
perkembangan yang mencerminkan proses aktualisasi
intelektual manusia.

akal

merupakan kesiapan jiwa manusia untuk menerima bentuk-

Pertama, potensial (al-‘aql  al-hayulani)

&

ISSN 3063-864X (E)

bentuk pengetahuan. Pada tahap ini, akal belum memiliki
pengetahuan aktual, tetapi memiliki potensi intelektual
yang dapat dikembangkan melalui pengalaman, pendidikan,
dan pembelajaran rasional.

Kedua, akal aktual (al-‘aql bi al-fi‘l) adalah kondisi
ketika potensi intelektual tersebut telah teraktualisasi. Akal
pada tahap ini mampu memahami konsep-konsep universal
dan melakukan proses abstraksi terhadap realitas empiris.
Pengetahuan yang diperoleh tidak lagi bersifat partikular,
tetapi telah mencapai tingkat universalitas.

Ketiga, akal perolehan (al-‘aql al-mustafad), yaitu
tahap ketika akal manusia sepenuhnya terhubung dengan
akal aktif dan memperoleh pengetahuan secara stabil. Pada
tahap ini, manusia mampu menangkap kebenaran
intelektual secara mendalam dan konsisten, sehingga
pengetahuan tidak lagi bersifat sementara, melainkan

menjadi disposisi intelektual yang permanen.

Wahyu dan Filsafat Kenabian
Dalam pemikiran Al-Farabi, wahyu (al-wahy)
menempati posisi epistemologis yang sangat penting
sebagai bentuk pengetahuan tertinggi yang bersumber
langsung dari realitas ilahiah. Wahyu tidak dipahami
sebagai fenomena irasional atau supralogis yang terputus
dari struktur intelektual manusia, melainkan sebagai bentuk
pengetahuan yang memiliki dasar metafisis dan rasional.
Pandangan ini menunjukkan bahwa Al-Farabi berupaya
menempatkan wahyu dalam satu kerangka filsafat
pengetahuan yang sistematis, sehingga dapat dipahami
secara filosofis tanpa mengurangi sifat transendennya.

Filsafat kenabian Al-Farabi dibangun di atas asumsi
bahwa kenabian merupakan puncak kesempurnaan
intelektual dan moral manusia. Nabi dipahami sebagai
individu yang mencapai tingkat tertinggi dalam struktur
jiwa manusia, khususnya dalam kemampuan menerima
emanasi dari akal aktif. Berbeda dengan filsuf yang
memperoleh pengetahuan melalui proses rasional bertahap,
nabi memiliki kapasitas istimewa untuk menerima
kebenaran intelektual secara langsung dan utuh, kemudian
menyampaikannya kepada manusia lain dalam bentuk yang
dapat dipahami secara luas.

Dalam kerangka epistemologi Al-Farabi, proses
pewahyuan terjadi melalui hubungan langsung antara jiwa
nabi dan akal aktif. Akal aktif berfungsi sebagai medium
emanasi pengetahuan ilahiah yang diturunkan kepada nabi.
Namun, yang membedakan nabi dari manusia biasa
bukanlah akal

kesempurnaan imajinatif

keberadaan semata,  melainkan

daya (al-quwwah  al-

73



IDENTIK: Jurnal Ilmu Ekonomi, Pendidikan dan Teknik
Volume 03, Nomor 01, Januari 2026

mutakhayyilah). = Daya  imajinatif  inilah  yang
memungkinkan nabi menerjemahkan kebenaran intelektual
yang abstrak ke dalam bentuk simbol, gambaran, dan
bahasa normatif yang dapat diakses oleh masyarakat umum.

Al-Farabi menegaskan bahwa wahyu bukanlah lawan
dari pengetahuan rasional, melainkan bentuk pengetahuan
yang berada pada tingkat epistemologis yang lebih tinggi.
Jika filsafat beroperasi pada tingkat konsep dan argumentasi
rasional yang hanya dapat dipahami oleh kalangan tertentu,
maka wahyu berfungsi sebagai sarana universal untuk
menyampaikan kebenaran kepada seluruh lapisan
masyarakat. Dengan demikian, wahyu memiliki fungsi
pedagogis dan sosial yang sangat penting dalam tatanan
kehidupan manusia.

Dalam konteks ini, Al-Farabi memandang agama
sebagai ekspresi simbolik dari kebenaran filosofis. Ajaran
agama, hukum-hukum syariat, dan narasi-narasi keagamaan
dipahami sebagai representasi imajinatif dari kebenaran
intelektual yang bersifat universal. Pandangan ini tidak
dimaksudkan untuk mereduksi agama ke dalam filsafat,
melainkan untuk menjelaskan bahwa keduanya memiliki
sumber kebenaran yang sama, tetapi berbeda dalam metode
penyampaian dan audiens yang dituju.

Filsafat kenabian Al-Farabi juga memiliki implikasi
politik dan sosial yang signifikan. Nabi tidak hanya
berperan sebagai penerima wahyu, tetapi juga sebagai
pemimpin masyarakat yang ideal. Dalam karya Ara’ Ahl al-
Madinah al-Fadhilah, Al-Farabi menggambarkan nabi
sebagai figur pemimpin utama yang mampu mengarahkan
masyarakat menuju kebahagiaan kolektif (al-sa‘adah al-
gaswa). Kepemimpinan kenabian dipandang sebagai bentuk
tertinggi dari kepemimpinan politik, karena didasarkan
pada pengetahuan tentang kebenaran universal dan tujuan
akhir kehidupan manusia.

Lebih jauh, wahyu dalam pemikiran Al-Farabi
memiliki dimensi normatif yang kuat. Wahyu tidak hanya
juga
menetapkan norma-norma etis dan hukum yang mengatur

menyampaikan pengetahuan metafisis, tetapi
kehidupan individu dan sosial. Norma-norma tersebut

berfungsi sebagai sarana pembentukan karakter dan
keteraturan sosial, sehingga masyarakat dapat diarahkan
menuju kesempurnaan moral dan intelektual. Dengan

demikian, wahyu menjadi fondasi bagi tatanan etis dan

politik yang ideal.
Dalam relasinya dengan akal, wahyu tidak
meniadakan  peran rasionalitas, melainkan  justru

mengandaikannya. Akal berfungsi sebagai instrumen untuk

memahami makna wahyu, sementara wahyu memberikan

&

ISSN 3063-864X (E)

orientasi normatif dan metafisis bagi aktivitas akal.
Hubungan ini menunjukkan bahwa epistemologi Al-Farabi
bersifat integratif dan non-dikotomis, di mana akal dan
wahyu saling melengkapi dalam satu sistem kebenaran yang
utuh.

Pemikiran Al-Farabi tentang wahyu dan kenabian
menunjukkan upaya filosofis yang serius untuk membangun
epistemologi Islam yang rasional, metafisis, dan normatif
sekaligus. Wahyu dipahami sebagai puncak pengetahuan
ilahiah yang disampaikan melalui mekanisme intelektual
yang dapat dijelaskan secara filosofis. Pemikiran ini tidak
hanya relevan dalam konteks sejarah filsafat Islam klasik,
tetapi juga memiliki signifikansi kontemporer dalam
merespons tantangan modernitas, khususnya dalam upaya
mengintegrasikan rasionalitas ilmiah dengan nilai-nilai

wahyu.

Relasi Akal dan Wahyu

Dalam sistem pemikiran Al-Farabi, relasi antara akal
dan wahyu tidak dibangun dalam kerangka oposisi atau
pertentangan, melainkan dalam suatu struktur epistemologis
yang integratif. Al-Farabi memulai dari asumsi metafisis
bahwa seluruh kebenaran, baik yang diperoleh melalui
aktivitas rasional maupun yang disampaikan melalui
wahyu, bersumber dari satu realitas ilahiah yang sama.
Dengan demikian, perbedaan antara akal dan wahyu
bukanlah perbedaan substansial, melainkan perbedaan pada
tingkat, cara, dan medium perolehan pengetahuan.

Akal dalam pemikiran Al-Farabi berfungsi sebagai
kapasitas rasional ~manusia yang memungkinkan
pengetahuan diperoleh melalui proses intelektual bertahap.
Melalui aktualisasi akal potensial menuju akal aktual dan
akal perolehan, manusia mampu memahami bentuk-bentuk
universal dan kebenaran rasional. Namun, proses ini tidak
berlangsung secara otonom, melainkan bergantung pada
iluminasi dari akal aktif sebagai perantara metafisis. Dalam
kerangka ini, akal manusia memiliki keterbatasan yang
hanya dapat dilampaui melalui keterhubungannya dengan
realitas intelektual yang lebih tinggi.

Wahyu, di sisi lain, dipahami oleh Al-Farabi sebagai
bentuk pengetahuan ilahiah yang diterima secara langsung
oleh nabi melalui hubungan intensif dengan akal aktif.
Wahyu tidak diperoleh melalui proses rasional diskursif
sebagaimana pengetahuan filosofis, melainkan melalui
penerimaan

intelektual yang bersifat langsung dan

sempurna. Akan tetapi, kesempurnaan wahyu tidak

menjadikannya irasional, sebab wahyu tetap beroperasi

74



IDENTIK: Jurnal Ilmu Ekonomi, Pendidikan dan Teknik
Volume 03, Nomor 01, Januari 2026

dalam struktur epistemologis sama dengan

yang
pengetahuan rasional, hanya pada tingkat yang lebih tinggi.

Relasi akal dan wahyu dalam pemikiran Al-Farabi
dapat dipahami sebagai hubungan hierarkis dan
komplementer. Akal bekerja pada tingkat konseptual dan
argumentatif, sementara wahyu beroperasi pada tingkat
normatif dan simbolik. Kebenaran yang ditangkap oleh akal
filsuf dan yang disampaikan oleh wahyu nabi pada
hakikatnya identik, namun disajikan dalam bentuk yang
berbeda

demikian, wahyu berfungsi sebagai penyempurna akal,

sesuai dengan kapasitas penerima. Dengan
bukan sebagai penafinya.

Al-Farabi juga menegaskan bahwa wahyu memiliki
fungsi sosial dan pedagogis yang tidak dapat digantikan
oleh akal semata. Pengetahuan filosofis bersifat elitis dan
hanya dapat diakses oleh kalangan tertentu yang memiliki
tinggi.  Sebaliknya,

menyampaikan kebenaran universal dalam bentuk simbol,

kapasitas  intelektual wahyu
hukum, dan ajaran moral yang dapat dipahami oleh seluruh
lapisan masyarakat. Dalam konteks ini, wahyu berperan
sebagai medium komunikasi kebenaran yang bersifat
inklusif dan transformatif.

Dalam kehidupan etis dan politik, relasi akal dan
wahyu menjadi fondasi bagi tatanan masyarakat ideal. Al-
Farabi memandang bahwa masyarakat yang baik (al-
madinah al-fadhilah) harus dipimpin oleh individu yang
memiliki pengetahuan rasional sekaligus legitimasi wahyu.
Akal memberikan kemampuan analitis dan kebijaksanaan,
sementara wahyu memberikan orientasi normatif dan tujuan
akhir kehidupan manusia. Keduanya bersatu dalam figur
nabi atau pemimpin ideal yang mampu mengarahkan
masyarakat menuju kebahagiaan tertinggi.

Secara epistemologis, relasi akal dan wahyu dalam
pemikiran Al-Farabi menunjukkan penolakan terhadap
dikotomi pengetahuan. Al-Farabi menegaskan bahwa
konflik antara akal dan wahyu hanya muncul ketika salah
satu dipahami secara parsial atau keliru. Ketika akal
dipahami sebagai instrumen yang terhubung dengan realitas
metafisis dan wahyu dipahami sebagai puncak pengetahuan
ilahiah yang rasional, maka keduanya akan saling
menguatkan dalam satu sistem kebenaran yang utuh.

Dalam konteks kontemporer, pemikiran Al-Farabi
mengenai relasi akal dan wahyu memiliki relevansi yang
signifikan. Model epistemologi integratif yang ia tawarkan
dapat menjadi dasar filosofis untuk mengatasi dikotomi
antara ilmu agama dan ilmu rasional, serta untuk merespons
tantangan sekularisasi pengetahuan. Dengan demikian,

relasi akal dan wahyu dalam pemikiran Al-Farabi tidak

&

ISSN 3063-864X (E)

hanya memiliki nilai historis, tetapi juga menawarkan
kerangka konseptual yang relevan bagi pengembangan

pemikiran Islam modern.

KESIMPULAN

Berdasarkan pembahasan mengenai epistemologi Al-
Farabi, dapat disimpulkan bahwa akal dan wahyu
menempati posisi yang sama-sama fundamental dalam
tidak

memahami akal sebagai kemampuan rasional yang berdiri

struktur pengetahuan Islam klasik. Al-Farabi

secara otonom dan terlepas dari realitas metafisis,
melainkan sebagai potensi ontologis jiwa manusia yang
memperoleh legitimasi epistemologis melalui
keterhubungannya dengan akal aktif. Dalam kerangka ini,
akal berfungsi sebagai instrumen utama perolehan
pengetahuan rasional, namun tetap bergantung pada sumber
kebenaran ilahiah sebagai sebab aktualisasinya.

Wahyu, dalam pemikiran Al-Farabi, dipahami sebagai
bentuk pengetahuan ilahiah tertinggi yang diterima oleh
nabi melalui mekanisme intelektual yang dapat dijelaskan
secara filosofis. Filsafat kenabian Al-Farabi menegaskan
bahwa

intelektual dan moral manusia, di mana nabi memiliki

kenabian merupakan puncak kesempurnaan

kemampuan istimewa untuk menerima emanasi dari akal
aktif secara langsung. Keunggulan kenabian terletak pada
kesempurnaan daya imajinatif yang memungkinkan
kebenaran intelektual diterjemahkan ke dalam bentuk
simbolik, normatif, dan komunikatif sehingga dapat
oleh

wahyu

dipahami seluruh lapisan masyarakat. Dengan

demikian, tidak hanya memiliki dimensi
epistemologis, tetapi juga fungsi pedagogis, etis, dan sosial.

Relasi antara akal dan wahyu dalam pemikiran Al-
Farabi dibangun dalam kerangka epistemologi integratif
dan non-dikotomis. Al-Farabi menegaskan bahwa akal dan
wahyu bersumber dari realitas ilahiah yang sama, sehingga
tidak mungkin terjadi pertentangan esensial di antara
keduanya. Perbedaan keduanya terletak pada tingkat,
metode, dan medium perolehan pengetahuan. Akal
beroperasi melalui proses rasional diskursif, sementara
wahyu bekerja melalui penerimaan intelektual langsung
yang bersifat lebih sempurna. Dalam konteks ini, wahyu
berfungsi sebagai penyempurna akal, sedangkan akal
berfungsi sebagai sarana rasional untuk memahami dan

menginternalisasi wahyu.

DAFTAR PUSTAKA
Alfian, G., & Latifah. (2025). Dialektika akal dan wahyu:
Pemikiran filosofis tentang keimanan dan

75



IDENTIK: Jurnal Ilmu Ekonomi, Pendidikan dan Teknik
Volume 03, Nomor 01, Januari 2026

ketuhanan dalam Islam. Journal Islamic Studies,
3(3).

Alfian, Gt., dan Latifah. “Dialektika Akal dan Wahyu:
Pemikiran Filosofis tentang Keimanan dan
Ketuhanan dalam Islam.” JIS: Journal Islamic
Studies

Anggraina, Y. A., & Usman. (2025). Integrasi wahyu dan
akal dalam epistemologi Islam. Inklusi: Jurnal
Pendidikan Islam dan Filsafat, 1(2).

Anggraina, Yulia Angga, dan Usman. (2025). “Integrasi
Wahyu dan Akal dalam Epistemologi Islam.”
Inklusi: Jurnal Pendidikan Islam dan Filsafat 1, no.
2

Azar, Ahmad Zarkasyi Noor Wahid. “Studi Komparatif
Konsep Kenabian Perspektif Al-Farabi dan Al-
Razi.” Mazalat: Jurnal Pemikiran Islam, t.t.

Dzulhadi, Q. N. (2025). Al-Farabi dan filsafat kenabian.
Kalimah: Jurnal Studi Agama dan Pemikiran
Islam, 12(1).

Fakhry, Majid. (2004). A History of Islamic Philosophy.
New York: Columbia University Press

Haeruddin. (2018). “Teori Kenabian Al-Farabi.” Nady Al-
Adab: Jurnal Bahasa Arab 15, no. 2

Leaman, Oliver. An Introduction to Classical Islamic
Philosophy. Cambridge: Cambridge University
Press, 2002.

Madyan, et al. (2025). Konsep akal dan wahyu dalam
pemikiran Al-Farabi dan Fazlur Rahman. Journal
of Applied Transintegration Paradigm, 5(1)

Masykur, Z. M. (2025). Comparative epistemology of Al-
Farabi and Al-Kindi in the contextualization of
modern knowledge. Journal of Indonesian Islamic
Studies, 4(2).

Nasr, Seyyed Hossein. (2006). Islamic Philosophy from Its
Origin to the Present. Albany: State University of
New York Press.

Syaifulloh, Muh. Riza. “Epistemologi Islam: Antara Wahyu
dan Akal dalam Pencarian Kebenaran.” Jurnal
Zaka

Wiyono, M. “Pemikiran Filsafat Al-Farabi.” Substantia:
Jurnal Ilmu-Ilmu Ushuluddin 18, no. 1

ISSN 3063-864X (E)

&

76



