
IDENTIK: Jurnal Ilmu Ekonomi, Pendidikan dan Teknik                                                                    ISSN 3063-864X (E) 

Volume 03, Nomor 01, Januari 2026 
 

 
 

71 
 

EPISTEMOLOGI AKAL DAN WAHYU DALAM 
PEMIKIRAN AL-FARABI 

  
Musyirah saleh1), Darussalam Syamsuddin2) 

 
1)Dirasah Islamiyah, Program Pascasarjana, UIN Alauddin Makassar, Makassar, Indonesia 

Email: fadhilahimran@unismuh.ac.id 
2)Pendidikan Agama Islam, Fakultas Tarbiyah dan Keguruan, UIN Alauddin Makassar, Makassar, Indonesia 

Email: darussalam.syamsuddin10@gmail.com  

 

 

Abstract 

The issue of the relationship between reason and revelation constitutes a central theme in the 

epistemology of classical Islamic thought. Al-Farabi, as one of the most prominent Muslim 

philosophers, sought to synthesize these two domains through a systematic philosophical approach. 

This study aims to examine the concepts of reason and revelation in Al-Farabi’s thought and to 

elucidate how their relationship shapes the framework of Islamic epistemology. This research employs 

a qualitative method with a library-based approach, focusing on Al-Farabi’s primary works and 

relevant secondary literature. The findings indicate that Al-Farabi regards reason and revelation as 

two sources of knowledge originating from the same divine source and, therefore, not inherently 

contradictory. Reason functions as a rational instrument for apprehending truth, while revelation 

represents divine knowledge received by the prophet through the mediation of the Active Intellect. 

Al-Farabi’s epistemological framework remains highly relevant for contemporary Islamic thought, 

particularly in addressing the challenges posed by modernity and the dominance of rationalism. 

 

Keywords:  Islamic Epistemology, Reason, Revelation, Al-Farabi, Islamic Philosophy. 

 

Abstrak 

Persoalan hubungan antara akal dan wahyu merupakan tema sentral dalam epistemologi pemikiran 

Islam klasik. Al-Farabi sebagai salah satu filsuf Muslim terkemuka berupaya mensintesiskan 

keduanya melalui pendekatan filosofis yang sistematis. Penelitian ini bertujuan untuk mengkaji 

konsep akal dan wahyu dalam pemikiran Al-Farabi serta menjelaskan bagaimana relasi keduanya 

membentuk kerangka epistemologi Islam. Metode yang digunakan adalah penelitian kualitatif dengan 

pendekatan studi kepustakaan terhadap karya-karya Al-Farabi dan literatur pendukung. Hasil 

penelitian menunjukkan bahwa Al-Farabi memandang akal dan wahyu sebagai dua sumber 

pengetahuan yang berasal dari Tuhan yang sama dan tidak saling bertentangan. Akal berfungsi sebagai 

instrumen rasional untuk memahami kebenaran, sedangkan wahyu merupakan pengetahuan ilahiah 

yang diterima oleh nabi melalui akal aktif. Pemikiran Al-Farabi ini memiliki relevansi penting dalam 

pengembangan pemikiran Islam kontemporer, terutama dalam menghadapi tantangan modernitas dan 

rasionalitas. 

 

Kata Kunci: Epistemologi Islam, Akal, Wahyu, Al-Farabi, Filsafat Islam.

mailto:fadhilahimran@unismuh.ac.id
mailto:darussalam.syamsuddin10@gmail.com


IDENTIK: Jurnal Ilmu Ekonomi, Pendidikan dan Teknik                                                                    ISSN 3063-864X (E) 

Volume 03, Nomor 01, Januari 2026 
 

 
 

72 
 

PENDAHULUAN 

Persoalan epistemologi merupakan salah satu isu 

fundamental dalam khazanah pemikiran Islam, khususnya 

yang berkaitan dengan sumber, validitas, dan cara 

memperoleh pengetahuan. Dalam tradisi intelektual Islam, 

diskursus epistemologis tidak pernah terlepas dari relasi 

antara akal (al-‘aql) dan wahyu (al-wahy), dua entitas yang 

secara konseptual sering dipertentangkan. Wahyu dipahami 

sebagai sumber pengetahuan ilahiah yang bersifat absolut 

dan transenden, sementara akal diposisikan sebagai 

kemampuan rasional manusia yang bersifat terbatas dan 

empiris. Ketegangan konseptual ini melahirkan beragam 

corak pemikiran, mulai dari pendekatan tekstualis hingga 

rasionalis, yang masing-masing memiliki implikasi teologis 

dan filosofis.Paragraf 2 

Seiring dengan masuknya tradisi filsafat Yunani ke 

dalam dunia Islam melalui gerakan penerjemahan pada 

masa Abbasiyah, perdebatan mengenai kedudukan akal 

semakin menguat. Para filsuf Muslim dihadapkan pada 

tantangan untuk merespons warisan filsafat rasional tanpa 

mengabaikan otoritas wahyu sebagai fondasi ajaran Islam. 

Dalam konteks inilah muncul kebutuhan akan suatu 

kerangka epistemologi yang mampu menjelaskan hubungan 

antara rasionalitas filosofis dan kebenaran wahyu secara 

harmonis, tanpa jatuh pada reduksionisme teologis maupun 

rasionalisme ekstrem. 

Al-Farabi (w. 950 M) tampil sebagai salah satu tokoh 

sentral yang berupaya menjawab tantangan tersebut. 

Sebagai filsuf Muslim yang menguasai logika Aristotelian 

dan metafisika Neoplatonisme, Al-Farabi tidak sekadar 

mengadopsi filsafat Yunani, tetapi melakukan rekonstruksi 

konseptual yang selaras dengan prinsip-prinsip Islam. Ia 

membangun sistem filsafat yang menempatkan akal dan 

wahyu dalam satu struktur metafisis yang saling 

berhubungan, sehingga keduanya dipahami sebagai jalan 

yang berbeda menuju kebenaran yang sama. 

Dalam pemikiran Al-Farabi, akal memiliki peran 

epistemologis yang sangat signifikan melalui konsep 

tingkatan akal dan terutama keberadaan akal aktif (al-‘aql 

al-fa‘‘al). Akal aktif dipahami sebagai perantara antara 

Tuhan dan akal manusia, yang memungkinkan terjadinya 

proses iluminasi intelektual. Melalui mekanisme inilah 

pengetahuan rasional dapat diperoleh secara sah dan 

terhubung dengan sumber metafisis. Konsep ini menjadi 

kunci untuk memahami bagaimana akal dapat berfungsi 

tanpa menegasikan peran wahyu. 

Sementara itu, wahyu dalam pemikiran Al-Farabi 

dipahami dalam kerangka filsafat kenabian. Wahyu tidak 

diposisikan sebagai antitesis akal, melainkan sebagai 

bentuk pengetahuan tertinggi yang diterima oleh nabi 

melalui hubungan langsung dengan akal aktif. Keunggulan 

nabi terletak pada kesempurnaan daya imajinatifnya, yang 

memungkinkan kebenaran intelektual diterjemahkan ke 

dalam simbol, hukum, dan ajaran normatif yang dapat 

dipahami oleh masyarakat luas. Dengan demikian, wahyu 

memiliki fungsi komunikatif dan pedagogis dalam struktur 

epistemologi Al-Farabi. 

Berdasarkan latar belakang tersebut, kajian ini 

berupaya menganalisis secara mendalam epistemologi akal 

dan wahyu dalam pemikiran Al-Farabi, serta menjelaskan 

relasi keduanya dalam kerangka filsafat Islam klasik. 

Penelitian ini menjadi penting tidak hanya untuk memahami 

kontribusi Al-Farabi dalam sejarah pemikiran Islam, tetapi 

juga untuk menilai relevansi epistemologinya dalam 

konteks kontemporer, khususnya dalam menghadapi 

problem dikotomi ilmu, sekularisasi pengetahuan, dan 

tantangan integrasi antara rasionalitas modern dan nilai-

nilai wahyu. 

 

METODOLOGI PENELITIAN 

 Penelitian ini merupakan penelitian kualitatif dengan 

pendekatan filsafat normatif-analitis dan metode studi 

kepustakaan (library research). Sumber data primer terdiri 

atas karya-karya utama Al-Farabi. Sementara itu, sumber 

data sekunder meliputi buku-buku, artikel jurnal, dan hasil 

penelitian terdahulu yang membahas pemikiran Al-Farabi 

serta epistemologi Islam. 

Analisis data dilakukan melalui beberapa tahap, yaitu: 

reduksi data dengan mengidentifikasi konsep-konsep kunci 

terkait akal dan wahyu; Analsis konseptual untuk 

memahami struktur epistemologis pemikiran Al-Farabi; dan 

interpretasi filosofis guna menilai relevansi pemikiran 

tersebut dalam konteks pemikiran Islam kontemporer. 

 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

Konsep Akal dalam Epistemologi Al-Farabi 

Dalam epistemologi Al-Farabi, akal (al-‘aql) 

merupakan unsur fundamental yang menentukan 

kemungkinan manusia untuk memperoleh pengetahuan 

yang sahih dan bermakna. Akal tidak dipahami sekadar 

sebagai kemampuan logis-instrumental, melainkan sebagai 

potensi ontologis jiwa rasional yang memiliki keterkaitan 

langsung dengan struktur kosmos dan sumber kebenaran 

metafisis. Dengan demikian, epistemologi Al-Farabi 

bersifat holistik, karena mengaitkan aktivitas kognitif 



IDENTIK: Jurnal Ilmu Ekonomi, Pendidikan dan Teknik                                                                    ISSN 3063-864X (E) 

Volume 03, Nomor 01, Januari 2026 
 

 
 

73 
 

manusia dengan realitas intelektual yang berada di luar 

dirinya. 

Al-Farabi memandang bahwa akal manusia 

berkembang secara bertahap seiring dengan proses 

aktualisasi potensi intelektual. Pada tahap awal, akal berada 

dalam kondisi potensial, yakni kesiapan jiwa untuk 

menerima pengetahuan. Seiring proses pembelajaran dan 

abstraksi terhadap realitas empiris, akal bergerak menuju 

aktualisasi, hingga akhirnya mencapai tingkat 

kesempurnaan intelektual. Proses bertahap ini menunjukkan 

bahwa pengetahuan bukan sesuatu yang hadir secara instan, 

melainkan hasil dari interaksi dinamis antara kapasitas 

internal manusia dan realitas eksternal. 

Peran sentral dalam proses tersebut dipegang oleh 

konsep akal aktif, yang merupakan ciri khas epistemologi 

Al-Farabi. Akal aktif dipahami sebagai entitas intelektual 

transenden yang bertindak sebagai perantara antara Tuhan 

dan akal manusia. Melalui akal aktif, potensi intelektual 

manusia diaktualkan sehingga mampu menangkap bentuk-

bentuk universal dan kebenaran rasional. Dengan demikian, 

perolehan pengetahuan dalam pemikiran Al-Farabi tidak 

sepenuhnya bersifat subjektif, melainkan memiliki landasan 

metafisis yang objektif. 

Dalam kerangka epistemologi ini, akal juga memiliki 

dimensi etis dan teleologis. Pengetahuan yang diperoleh 

melalui aktualisasi akal tidak hanya bertujuan untuk 

memahami realitas, tetapi juga mengarahkan manusia 

menuju kesempurnaan hidup (al-sa‘adah). Akal yang 

sempurna akan menuntun manusia pada kebajikan moral 

dan kehidupan sosial-politik yang ideal. Oleh karena itu, 

epistemologi Al-Farabi tidak memisahkan antara 

pengetahuan, etika, dan tujuan hidup manusia. 

Meskipun menempatkan akal pada posisi yang sangat 

penting, Al-Farabi tidak memisahkannya dari wahyu. Akal 

justru menjadi instrumen utama untuk memahami wahyu 

secara rasional. Dalam konteks kenabian, wahyu diterima 

melalui hubungan langsung dengan akal aktif, namun 

dengan tingkat kesempurnaan yang melampaui kemampuan 

akal manusia biasa. Hal ini menegaskan bahwa dalam 

epistemologi Al-Farabi, akal dan wahyu berada dalam satu 

sistem kebenaran yang saling melengkapi. 

Salah satu kontribusi penting Al-Farabi dalam 

epistemologi Islam adalah konseptualisasi mengenai 

tingkatan akal. Ia membagi akal ke dalam beberapa tahap 

perkembangan yang mencerminkan proses aktualisasi 

intelektual manusia. 

Pertama, akal potensial (al-‘aql al-hayulani) 

merupakan kesiapan jiwa manusia untuk menerima bentuk-

bentuk pengetahuan. Pada tahap ini, akal belum memiliki 

pengetahuan aktual, tetapi memiliki potensi intelektual 

yang dapat dikembangkan melalui pengalaman, pendidikan, 

dan pembelajaran rasional. 

Kedua, akal aktual (al-‘aql bi al-fi‘l) adalah kondisi 

ketika potensi intelektual tersebut telah teraktualisasi. Akal 

pada tahap ini mampu memahami konsep-konsep universal 

dan melakukan proses abstraksi terhadap realitas empiris. 

Pengetahuan yang diperoleh tidak lagi bersifat partikular, 

tetapi telah mencapai tingkat universalitas. 

Ketiga, akal perolehan (al-‘aql al-mustafad), yaitu 

tahap ketika akal manusia sepenuhnya terhubung dengan 

akal aktif dan memperoleh pengetahuan secara stabil. Pada 

tahap ini, manusia mampu menangkap kebenaran 

intelektual secara mendalam dan konsisten, sehingga 

pengetahuan tidak lagi bersifat sementara, melainkan 

menjadi disposisi intelektual yang permanen. 

 

Wahyu dan Filsafat Kenabian  

Dalam pemikiran Al-Farabi, wahyu (al-wahy) 

menempati posisi epistemologis yang sangat penting 

sebagai bentuk pengetahuan tertinggi yang bersumber 

langsung dari realitas ilahiah. Wahyu tidak dipahami 

sebagai fenomena irasional atau supralogis yang terputus 

dari struktur intelektual manusia, melainkan sebagai bentuk 

pengetahuan yang memiliki dasar metafisis dan rasional. 

Pandangan ini menunjukkan bahwa Al-Farabi berupaya 

menempatkan wahyu dalam satu kerangka filsafat 

pengetahuan yang sistematis, sehingga dapat dipahami 

secara filosofis tanpa mengurangi sifat transendennya. 

Filsafat kenabian Al-Farabi dibangun di atas asumsi 

bahwa kenabian merupakan puncak kesempurnaan 

intelektual dan moral manusia. Nabi dipahami sebagai 

individu yang mencapai tingkat tertinggi dalam struktur 

jiwa manusia, khususnya dalam kemampuan menerima 

emanasi dari akal aktif. Berbeda dengan filsuf yang 

memperoleh pengetahuan melalui proses rasional bertahap, 

nabi memiliki kapasitas istimewa untuk menerima 

kebenaran intelektual secara langsung dan utuh, kemudian 

menyampaikannya kepada manusia lain dalam bentuk yang 

dapat dipahami secara luas. 

Dalam kerangka epistemologi Al-Farabi, proses 

pewahyuan terjadi melalui hubungan langsung antara jiwa 

nabi dan akal aktif. Akal aktif berfungsi sebagai medium 

emanasi pengetahuan ilahiah yang diturunkan kepada nabi. 

Namun, yang membedakan nabi dari manusia biasa 

bukanlah keberadaan akal semata, melainkan 

kesempurnaan daya imajinatif (al-quwwah al-



IDENTIK: Jurnal Ilmu Ekonomi, Pendidikan dan Teknik                                                                    ISSN 3063-864X (E) 

Volume 03, Nomor 01, Januari 2026 
 

 
 

74 
 

mutakhayyilah). Daya imajinatif inilah yang 

memungkinkan nabi menerjemahkan kebenaran intelektual 

yang abstrak ke dalam bentuk simbol, gambaran, dan 

bahasa normatif yang dapat diakses oleh masyarakat umum. 

Al-Farabi menegaskan bahwa wahyu bukanlah lawan 

dari pengetahuan rasional, melainkan bentuk pengetahuan 

yang berada pada tingkat epistemologis yang lebih tinggi. 

Jika filsafat beroperasi pada tingkat konsep dan argumentasi 

rasional yang hanya dapat dipahami oleh kalangan tertentu, 

maka wahyu berfungsi sebagai sarana universal untuk 

menyampaikan kebenaran kepada seluruh lapisan 

masyarakat. Dengan demikian, wahyu memiliki fungsi 

pedagogis dan sosial yang sangat penting dalam tatanan 

kehidupan manusia. 

Dalam konteks ini, Al-Farabi memandang agama 

sebagai ekspresi simbolik dari kebenaran filosofis. Ajaran 

agama, hukum-hukum syariat, dan narasi-narasi keagamaan 

dipahami sebagai representasi imajinatif dari kebenaran 

intelektual yang bersifat universal. Pandangan ini tidak 

dimaksudkan untuk mereduksi agama ke dalam filsafat, 

melainkan untuk menjelaskan bahwa keduanya memiliki 

sumber kebenaran yang sama, tetapi berbeda dalam metode 

penyampaian dan audiens yang dituju. 

Filsafat kenabian Al-Farabi juga memiliki implikasi 

politik dan sosial yang signifikan. Nabi tidak hanya 

berperan sebagai penerima wahyu, tetapi juga sebagai 

pemimpin masyarakat yang ideal. Dalam karya Ara’ Ahl al-

Madinah al-Fadhilah, Al-Farabi menggambarkan nabi 

sebagai figur pemimpin utama yang mampu mengarahkan 

masyarakat menuju kebahagiaan kolektif (al-sa‘adah al-

qaswa). Kepemimpinan kenabian dipandang sebagai bentuk 

tertinggi dari kepemimpinan politik, karena didasarkan 

pada pengetahuan tentang kebenaran universal dan tujuan 

akhir kehidupan manusia. 

Lebih jauh, wahyu dalam pemikiran Al-Farabi 

memiliki dimensi normatif yang kuat. Wahyu tidak hanya 

menyampaikan pengetahuan metafisis, tetapi juga 

menetapkan norma-norma etis dan hukum yang mengatur 

kehidupan individu dan sosial. Norma-norma tersebut 

berfungsi sebagai sarana pembentukan karakter dan 

keteraturan sosial, sehingga masyarakat dapat diarahkan 

menuju kesempurnaan moral dan intelektual. Dengan 

demikian, wahyu menjadi fondasi bagi tatanan etis dan 

politik yang ideal. 

Dalam relasinya dengan akal, wahyu tidak 

meniadakan peran rasionalitas, melainkan justru 

mengandaikannya. Akal berfungsi sebagai instrumen untuk 

memahami makna wahyu, sementara wahyu memberikan 

orientasi normatif dan metafisis bagi aktivitas akal. 

Hubungan ini menunjukkan bahwa epistemologi Al-Farabi 

bersifat integratif dan non-dikotomis, di mana akal dan 

wahyu saling melengkapi dalam satu sistem kebenaran yang 

utuh. 

Pemikiran Al-Farabi tentang wahyu dan kenabian 

menunjukkan upaya filosofis yang serius untuk membangun 

epistemologi Islam yang rasional, metafisis, dan normatif 

sekaligus. Wahyu dipahami sebagai puncak pengetahuan 

ilahiah yang disampaikan melalui mekanisme intelektual 

yang dapat dijelaskan secara filosofis. Pemikiran ini tidak 

hanya relevan dalam konteks sejarah filsafat Islam klasik, 

tetapi juga memiliki signifikansi kontemporer dalam 

merespons tantangan modernitas, khususnya dalam upaya 

mengintegrasikan rasionalitas ilmiah dengan nilai-nilai 

wahyu. 

 

Relasi Akal dan Wahyu 

Dalam sistem pemikiran Al-Farabi, relasi antara akal 

dan wahyu tidak dibangun dalam kerangka oposisi atau 

pertentangan, melainkan dalam suatu struktur epistemologis 

yang integratif. Al-Farabi memulai dari asumsi metafisis 

bahwa seluruh kebenaran, baik yang diperoleh melalui 

aktivitas rasional maupun yang disampaikan melalui 

wahyu, bersumber dari satu realitas ilahiah yang sama. 

Dengan demikian, perbedaan antara akal dan wahyu 

bukanlah perbedaan substansial, melainkan perbedaan pada 

tingkat, cara, dan medium perolehan pengetahuan. 

Akal dalam pemikiran Al-Farabi berfungsi sebagai 

kapasitas rasional manusia yang memungkinkan 

pengetahuan diperoleh melalui proses intelektual bertahap. 

Melalui aktualisasi akal potensial menuju akal aktual dan 

akal perolehan, manusia mampu memahami bentuk-bentuk 

universal dan kebenaran rasional. Namun, proses ini tidak 

berlangsung secara otonom, melainkan bergantung pada 

iluminasi dari akal aktif sebagai perantara metafisis. Dalam 

kerangka ini, akal manusia memiliki keterbatasan yang 

hanya dapat dilampaui melalui keterhubungannya dengan 

realitas intelektual yang lebih tinggi. 

Wahyu, di sisi lain, dipahami oleh Al-Farabi sebagai 

bentuk pengetahuan ilahiah yang diterima secara langsung 

oleh nabi melalui hubungan intensif dengan akal aktif. 

Wahyu tidak diperoleh melalui proses rasional diskursif 

sebagaimana pengetahuan filosofis, melainkan melalui 

penerimaan intelektual yang bersifat langsung dan 

sempurna. Akan tetapi, kesempurnaan wahyu tidak 

menjadikannya irasional, sebab wahyu tetap beroperasi 



IDENTIK: Jurnal Ilmu Ekonomi, Pendidikan dan Teknik                                                                    ISSN 3063-864X (E) 

Volume 03, Nomor 01, Januari 2026 
 

 
 

75 
 

dalam struktur epistemologis yang sama dengan 

pengetahuan rasional, hanya pada tingkat yang lebih tinggi. 

Relasi akal dan wahyu dalam pemikiran Al-Farabi 

dapat dipahami sebagai hubungan hierarkis dan 

komplementer. Akal bekerja pada tingkat konseptual dan 

argumentatif, sementara wahyu beroperasi pada tingkat 

normatif dan simbolik. Kebenaran yang ditangkap oleh akal 

filsuf dan yang disampaikan oleh wahyu nabi pada 

hakikatnya identik, namun disajikan dalam bentuk yang 

berbeda sesuai dengan kapasitas penerima. Dengan 

demikian, wahyu berfungsi sebagai penyempurna akal, 

bukan sebagai penafinya. 

Al-Farabi juga menegaskan bahwa wahyu memiliki 

fungsi sosial dan pedagogis yang tidak dapat digantikan 

oleh akal semata. Pengetahuan filosofis bersifat elitis dan 

hanya dapat diakses oleh kalangan tertentu yang memiliki 

kapasitas intelektual tinggi. Sebaliknya, wahyu 

menyampaikan kebenaran universal dalam bentuk simbol, 

hukum, dan ajaran moral yang dapat dipahami oleh seluruh 

lapisan masyarakat. Dalam konteks ini, wahyu berperan 

sebagai medium komunikasi kebenaran yang bersifat 

inklusif dan transformatif. 

Dalam kehidupan etis dan politik, relasi akal dan 

wahyu menjadi fondasi bagi tatanan masyarakat ideal. Al-

Farabi memandang bahwa masyarakat yang baik (al-

madinah al-fadhilah) harus dipimpin oleh individu yang 

memiliki pengetahuan rasional sekaligus legitimasi wahyu. 

Akal memberikan kemampuan analitis dan kebijaksanaan, 

sementara wahyu memberikan orientasi normatif dan tujuan 

akhir kehidupan manusia. Keduanya bersatu dalam figur 

nabi atau pemimpin ideal yang mampu mengarahkan 

masyarakat menuju kebahagiaan tertinggi. 

Secara epistemologis, relasi akal dan wahyu dalam 

pemikiran Al-Farabi menunjukkan penolakan terhadap 

dikotomi pengetahuan. Al-Farabi menegaskan bahwa 

konflik antara akal dan wahyu hanya muncul ketika salah 

satu dipahami secara parsial atau keliru. Ketika akal 

dipahami sebagai instrumen yang terhubung dengan realitas 

metafisis dan wahyu dipahami sebagai puncak pengetahuan 

ilahiah yang rasional, maka keduanya akan saling 

menguatkan dalam satu sistem kebenaran yang utuh. 

Dalam konteks kontemporer, pemikiran Al-Farabi 

mengenai relasi akal dan wahyu memiliki relevansi yang 

signifikan. Model epistemologi integratif yang ia tawarkan 

dapat menjadi dasar filosofis untuk mengatasi dikotomi 

antara ilmu agama dan ilmu rasional, serta untuk merespons 

tantangan sekularisasi pengetahuan. Dengan demikian, 

relasi akal dan wahyu dalam pemikiran Al-Farabi tidak 

hanya memiliki nilai historis, tetapi juga menawarkan 

kerangka konseptual yang relevan bagi pengembangan 

pemikiran Islam modern. 

 

KESIMPULAN 

Berdasarkan pembahasan mengenai epistemologi Al-

Farabi, dapat disimpulkan bahwa akal dan wahyu 

menempati posisi yang sama-sama fundamental dalam 

struktur pengetahuan Islam klasik. Al-Farabi tidak 

memahami akal sebagai kemampuan rasional yang berdiri 

secara otonom dan terlepas dari realitas metafisis, 

melainkan sebagai potensi ontologis jiwa manusia yang 

memperoleh legitimasi epistemologis melalui 

keterhubungannya dengan akal aktif. Dalam kerangka ini, 

akal berfungsi sebagai instrumen utama perolehan 

pengetahuan rasional, namun tetap bergantung pada sumber 

kebenaran ilahiah sebagai sebab aktualisasinya. 

Wahyu, dalam pemikiran Al-Farabi, dipahami sebagai 

bentuk pengetahuan ilahiah tertinggi yang diterima oleh 

nabi melalui mekanisme intelektual yang dapat dijelaskan 

secara filosofis. Filsafat kenabian Al-Farabi menegaskan 

bahwa kenabian merupakan puncak kesempurnaan 

intelektual dan moral manusia, di mana nabi memiliki 

kemampuan istimewa untuk menerima emanasi dari akal 

aktif secara langsung. Keunggulan kenabian terletak pada 

kesempurnaan daya imajinatif yang memungkinkan 

kebenaran intelektual diterjemahkan ke dalam bentuk 

simbolik, normatif, dan komunikatif sehingga dapat 

dipahami oleh seluruh lapisan masyarakat. Dengan 

demikian, wahyu tidak hanya memiliki dimensi 

epistemologis, tetapi juga fungsi pedagogis, etis, dan sosial. 

Relasi antara akal dan wahyu dalam pemikiran Al-

Farabi dibangun dalam kerangka epistemologi integratif 

dan non-dikotomis. Al-Farabi menegaskan bahwa akal dan 

wahyu bersumber dari realitas ilahiah yang sama, sehingga 

tidak mungkin terjadi pertentangan esensial di antara 

keduanya. Perbedaan keduanya terletak pada tingkat, 

metode, dan medium perolehan pengetahuan. Akal 

beroperasi melalui proses rasional diskursif, sementara 

wahyu bekerja melalui penerimaan intelektual langsung 

yang bersifat lebih sempurna. Dalam konteks ini, wahyu 

berfungsi sebagai penyempurna akal, sedangkan akal 

berfungsi sebagai sarana rasional untuk memahami dan 

menginternalisasi wahyu. 

 

DAFTAR PUSTAKA 

Alfian, G., & Latifah. (2025). Dialektika akal dan wahyu: 

Pemikiran filosofis tentang keimanan dan 



IDENTIK: Jurnal Ilmu Ekonomi, Pendidikan dan Teknik                                                                    ISSN 3063-864X (E) 

Volume 03, Nomor 01, Januari 2026 
 

 
 

76 
 

ketuhanan dalam Islam. Journal Islamic Studies, 

3(3). 

Alfian, Gt., dan Latifah. “Dialektika Akal dan Wahyu: 

Pemikiran Filosofis tentang Keimanan dan 

Ketuhanan dalam Islam.” JIS: Journal Islamic 

Studies 

Anggraina, Y. A., & Usman. (2025). Integrasi wahyu dan 

akal dalam epistemologi Islam. Inklusi: Jurnal 

Pendidikan Islam dan Filsafat, 1(2). 

Anggraina, Yulia Angga, dan Usman. (2025). “Integrasi 

Wahyu dan Akal dalam Epistemologi Islam.” 

Inklusi: Jurnal Pendidikan Islam dan Filsafat 1, no. 

2 

Azar, Ahmad Zarkasyi Noor Wahid. “Studi Komparatif 

Konsep Kenabian Perspektif Al-Farabi dan Al-

Razi.” Mazalat: Jurnal Pemikiran Islam, t.t. 

Dzulhadi, Q. N. (2025). Al-Farabi dan filsafat kenabian. 

Kalimah: Jurnal Studi Agama dan Pemikiran 

Islam, 12(1). 

Fakhry, Majid. (2004). A History of Islamic Philosophy. 

New York: Columbia University Press 

Haeruddin. (2018). “Teori Kenabian Al-Farabi.” Nady Al-

Adab: Jurnal Bahasa Arab 15, no. 2 

Leaman, Oliver. An Introduction to Classical Islamic 

Philosophy. Cambridge: Cambridge University 

Press, 2002. 

Madyan, et al. (2025). Konsep akal dan wahyu dalam 

pemikiran Al-Farabi dan Fazlur Rahman. Journal 

of Applied Transintegration Paradigm, 5(1) 

Masykur, Z. M. (2025). Comparative epistemology of Al-

Farabi and Al-Kindi in the contextualization of 

modern knowledge. Journal of Indonesian Islamic 

Studies, 4(2). 

Nasr, Seyyed Hossein. (2006). Islamic Philosophy from Its 

Origin to the Present. Albany: State University of 

New York Press. 

Syaifulloh, Muh. Riza. “Epistemologi Islam: Antara Wahyu 

dan Akal dalam Pencarian Kebenaran.” Jurnal 

Zaka 

Wiyono, M. “Pemikiran Filsafat Al-Farabi.” Substantia: 

Jurnal Ilmu-Ilmu Ushuluddin 18, no. 1 


