
IDENTIK: Jurnal Ilmu Ekonomi, Pendidikan dan Teknik                                                                      ISSN 3063-864X (E) 

Volume 03, Nomor 01, Januari 2026 
 

 
 

138 
 

USLŪB MAJĀZ AQLĪ DALAM PENAFSIRAN AL-QUR’AN: 
KAJIAN STRUKTURAL DAN HERMENEUTIS 

 
Mario Mega Zaputra1), Mohamad Harjum2), Andi Miswar3) 

 
1)Ilmu Al-Qur'an dan Tafsir, Fakultas Ushuluddin, Filsafat, dan Politik, UIN Alauddin Makassar, Makassar, Indonesia 

Email: ryhoe19@gmail.com  
2)Bahasa dan Sastra Arab, Fakultas Tarbiyah dan Keguruan, UIN Alauddin Makassar, Makassar, Indonesia 

Email: mohamad.harjum@uin-alauddin.ac.id 
3)Ilmu Al-Qur`An dan Tafsir, Fakultas Ushuluddin, Filsafat, dan Politik, UIN Alauddin Makassar, Makassar, Indonesia  

Email: andi.miswar@uin-alauddin.ac.id  

 

 

 
 

Abstract 

Background: Majāz aqlī is one of the prominent rhetorical devices in the Qur’an, characterized by 

attributing an action to an agent other than its actual doer. When interpreted literally, this linguistic 

phenomenon may lead to misunderstanding and theological inaccuracies, making it necessary to 

examine its structural mechanisms and interpretive functions. Purpose of the Study: This study aims 

to analyze the structural patterns of Majāz aqlī and to examine its hermeneutical significance in 

Qur’anic interpretation. Methods: This research employs a qualitative library-based approach using a 

bayani linguistic framework. The data are derived from classical balaghah treatises, classical Qur’anic 

commentaries, and contemporary tafsir works. The analysis focuses on identifying patterns of 

attribution (isnād) and examining their implications for interpretation. Results: The study finds that 

Majāz aqlī in the Qur’an operates through systematic attribution to causes, places, objects, and 

instruments. Each structural pattern serves specific rhetorical and interpretive functions, such as 

emphasizing causality, highlighting outcomes, and enriching expressive meaning. Conclusions: 

Understanding Majāz aqlī is essential for preventing literalistic misinterpretation and theological 

error. This study demonstrates that Majāz aqlī functions not merely as a rhetorical ornament, but as a 

hermeneutical mechanism that bridges linguistic structure and theological meaning in Qur’anic 

interpretation. 

 

Keywords:  Majāz Aqlī, Qur’anic Interpretation, Balaghah, Bayani Approach. 

 

Abstrak 

Latar Belakang: Majāz aqlī merupakan salah satu perangkat retoris penting dalam Al-Qur’an yang 

ditandai dengan penyandaran suatu perbuatan kepada selain pelaku hakikinya. Jika dipahami secara 

literal, fenomena kebahasaan ini berpotensi menimbulkan kesalahpahaman makna dan kekeliruan 

teologis, sehingga diperlukan kajian yang menelaah struktur dan fungsi interpretatifnya secara 

mendalam. Tujuan Penelitian: Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis pola struktural Majāz aqlī 

serta mengkaji perannya dalam proses penafsiran Al-Qur’an. Metode: Penelitian ini menggunakan 

metode kualitatif berbasis studi pustaka dengan pendekatan linguistik bayani. Data diperoleh dari 

literatur balaghah klasik, tafsir klasik, dan tafsir kontemporer, kemudian dianalisis melalui identifikasi 

pola isnād dan implikasi hermeneutisnya. Hasil: Hasil penelitian menunjukkan bahwa Majāz aqlī 

dalam Al-Qur’an bekerja melalui penyandaran kepada sebab, tempat, objek, dan alat. Setiap pola 

struktural memiliki fungsi retoris dan interpretatif, seperti menegaskan hubungan sebab-akibat, 

menonjolkan dampak suatu peristiwa, serta memperkaya ekspresi makna. Kesimpulan: Pemahaman 

terhadap Majāz aqlī berperan penting dalam menghindarkan pembacaan literal yang berlebihan dan 

menjaga akurasi teologis dalam penafsiran Al-Qur’an. Penelitian ini menegaskan bahwa Majāz aqlī 

tidak hanya berfungsi sebagai ornamen bahasa, tetapi juga sebagai mekanisme hermeneutis yang 

menghubungkan struktur bahasa dengan makna teologis. 

 

Kata Kunci:  Majāz Aqlī, Penafsiran Al-Qur’an, Balaghah, Pendekatan Bayani. 

 

 

  

mailto:ryhoe19@gmail.com
mailto:mohamad.harjum@uin-alauddin.ac.id
mailto:andi.miswar@uin-alauddin.ac.id


IDENTIK: Jurnal Ilmu Ekonomi, Pendidikan dan Teknik                                                                      ISSN 3063-864X (E) 

Volume 03, Nomor 01, Januari 2026 
 

 
 

139 
 

PENDAHULUAN 

Kajian bahasa Al-Qur’an menempati posisi yang 

sangat fundamental dalam disiplin ilmu Al-Qur’an dan 

tafsir. Hal ini disebabkan Al-Qur’an tidak hanya dipahami 

sebagai wahyu ilahi, tetapi juga sebagai teks kebahasaan 

yang sarat dengan kompleksitas struktur gramatikal, makna 

semantik, serta keindahan retorika. Kompleksitas tersebut 

menjadikan pesan-pesan Al-Qur’an tidak selalu 

disampaikan secara literal, melainkan melalui berbagai 

perangkat stilistika yang menuntut kecermatan linguistik 

dan ketepatan metodologis dalam penafsirannya. Oleh 

karena itu, pendekatan kebahasaan—khususnya ilmu 

balāghah—memiliki peran strategis dalam memahami 

makna Al-Qur’an secara utuh dan proporsional. 

Salah satu unsur kebahasaan yang berkontribusi besar 

dalam konstruksi retoris Al-Qur’an adalah majāz, yaitu 

penggunaan bahasa yang menyimpang dari makna asalnya 

demi tujuan tertentu. Di antara bentuk majāz yang memiliki 

implikasi langsung terhadap penafsiran adalah Majāz ‘Aqlī, 

yakni gaya bahasa yang terjadi ketika suatu perbuatan 

dinisbatkan kepada selain pelaku sebenarnya. Penyandaran 

ini tidak dimaksudkan untuk menyalahi logika atau realitas, 

melainkan untuk menegaskan relasi sebab-akibat, 

menyoroti dampak suatu peristiwa, atau memperkaya 

ekspresi makna dalam susunan bahasa Al-Qur’an. 

Majāz ‘Aqlī banyak ditemukan dalam ayat-ayat Al-

Qur’an yang secara lahiriah tampak menisbatkan suatu 

tindakan kepada objek, tempat, waktu, atau alat, padahal 

secara rasional perbuatan tersebut dilakukan oleh pelaku 

lain. Tanpa pemahaman kebahasaan yang memadai, bentuk 

ungkapan semacam ini berpotensi melahirkan pembacaan 

literal yang keliru, bahkan dapat berimplikasi pada 

kesalahan teologis, seperti penisbatan kekuasaan otonom 

kepada selain Allah. Dengan demikian, kajian terhadap 

Majāz ‘Aqlī tidak dapat dipandang sekadar sebagai 

persoalan stilistika, melainkan sebagai kebutuhan 

metodologis dalam penafsiran Al-Qur’an. 

Dalam khazanah balāghah klasik, Majāz ‘Aqlī telah 

mendapat perhatian serius dari para ulama seperti al-Jurjānī 

dan al-Sakkākī (Al-Jurjānī, 2004; Al-Sakkākī, 1987) yang 

menempatkannya dalam kategori majāz fī al-isnād. 

Keduanya menegaskan bahwa pola penyandaran dalam 

Majāz ‘Aqlī memiliki tujuan retoris yang sistematis dan 

terstruktur. Dalam tradisi tafsir, mufasir klasik seperti al-

Ṭabarī dan al-Zamakhsharī juga memanfaatkan konsep 

majāz untuk menjelaskan ayat-ayat yang secara literal 

tampak problematis. Sementara itu, mufasir modern seperti 

Muhammad ‘Abduh, Rashīd Riḍā, dan Quraish Shihab 

menekankan urgensi pemahaman majāz guna 

menghindarkan penafsiran Al-Qur’an dari kecenderungan 

hiper-literal yang tidak sejalan dengan konteks intelektual 

dan sosial kontemporer (Shihab, 2007). 

Meskipun demikian, sebagian besar kajian yang ada 

masih memosisikan Majāz ‘Aqlī sebatas sebagai fenomena 

retoris dalam ilmu balāghah, tanpa mengaitkannya secara 

mendalam dengan fungsi hermeneutis dalam penafsiran Al-

Qur’an. Banyak penelitian hanya berhenti pada 

inventarisasi contoh-contoh Majāz ‘Aqlī, tanpa 

menjelaskan mekanisme penyandaran makna serta 

pengaruhnya terhadap proses interpretasi mufasir. Kondisi 



IDENTIK: Jurnal Ilmu Ekonomi, Pendidikan dan Teknik                                                                      ISSN 3063-864X (E) 

Volume 03, Nomor 01, Januari 2026 
 

 
 

140 
 

ini menunjukkan adanya celah penelitian yang memerlukan 

pendekatan yang tidak hanya deskriptif, tetapi juga analitis 

dan metodologis. 

Berdasarkan latar belakang tersebut, penelitian ini 

bertujuan untuk mengkaji Majāz ‘Aqlī dari dua aspek 

utama, yaitu struktur kebahasaan dan fungsi 

hermeneutisnya dalam penafsiran Al-Qur’an. Penelitian ini 

tidak hanya mengidentifikasi pola-pola penyandaran dalam 

Majāz ‘Aqlī, tetapi juga menganalisis peran strategisnya 

dalam menjaga ketepatan makna, memperkaya interpretasi, 

serta menghindarkan penafsiran Al-Qur’an dari pembacaan 

literal yang berlebihan. Dengan demikian, penelitian ini 

diharapkan dapat memberikan kontribusi teoretis bagi 

pengembangan kajian balāghah serta kontribusi 

metodologis bagi studi tafsir Al-Qur’an, khususnya dalam 

kerangka pendekatan bayānī. 

 

METODOLOGI PENELITIAN 

Penelitian ini menggunakan metode kualitatif dengan 

pendekatan studi pustaka (library research), mengingat 

objek kajian berupa teks Al-Qur’an serta literatur 

kebahasaan dan tafsir yang menuntut analisis mendalam 

terhadap struktur bahasa dan konstruksi makna. Metode ini 

dipilih karena memungkinkan peneliti menelaah konsep 

Majāz ‘Aqlī secara komprehensif melalui penelusuran 

sumber-sumber tertulis yang relevan, baik primer maupun 

sekunder, secara sistematis dan kritis. 

Pendekatan yang digunakan dalam penelitian ini 

adalah pendekatan linguistik bayānī, yaitu pendekatan yang 

menitikberatkan analisis makna pada struktur bahasa, relasi 

antarkomponen kalimat, serta perangkat retoris yang 

membangun teks (Al-Sakkākī, 1987). Pendekatan bayānī 

dipandang paling relevan karena Majāz ‘Aqlī merupakan 

fenomena kebahasaan yang berkaitan erat dengan pola 

penyandaran (isnād) dan pembentukan makna non-literal 

dalam bahasa Al-Qur’an. 

Sumber data dalam penelitian ini dibedakan menjadi 

dua kategori. Data primer berupa ayat-ayat Al-Qur’an yang 

mengandung konstruksi Majāz ‘Aqlī, yang diidentifikasi 

melalui penelusuran tema dan redaksi ayat dalam mushaf 

Al-Qur’an. Adapun data sekunder diperoleh dari literatur 

balāghah klasik, seperti karya al-Jurjānī dan al-Sakkākī, 

serta kitab-kitab tafsir klasik dan kontemporer, antara lain 

Tafsīr al-Ṭabarī, Tafsīr al-Zamakhsharī, Tafsīr al-Manār, 

dan Tafsīr al-Mishbāḥ. Pemilihan sumber-sumber tersebut 

dimaksudkan untuk memperoleh gambaran yang utuh dan 

berimbang mengenai pemahaman Majāz ‘Aqlī dalam 

berbagai tradisi penafsiran. 

Teknik pengumpulan data dilakukan melalui 

dokumentasi dan studi teks, yaitu dengan menghimpun, 

membaca secara cermat, serta mengklasifikasikan ayat-ayat 

Al-Qur’an yang mengandung Majāz ‘Aqlī beserta 

penjelasan para mufasir terhadap ayat-ayat tersebut. Data 

yang terkumpul kemudian dianalisis melalui beberapa 

tahapan, yaitu: (1) mengidentifikasi pola penyandaran 

(isnād) dalam konstruksi Majāz ‘Aqlī; (2) 

mengklasifikasikan bentuk penyandaran berdasarkan 

kategori sebab, tempat, objek, dan alat; (3) menganalisis 

fungsi retoris serta implikasi hermeneutis dari setiap pola 

penyandaran; dan (4) membandingkan hasil analisis dengan 



IDENTIK: Jurnal Ilmu Ekonomi, Pendidikan dan Teknik                                                                      ISSN 3063-864X (E) 

Volume 03, Nomor 01, Januari 2026 
 

 
 

141 
 

pandangan mufasir klasik dan modern guna memperoleh 

pemahaman yang komprehensif dan kontekstual. 

Hasil analisis disajikan secara deskriptif-analitis 

dengan menekankan keterkaitan antara struktur kebahasaan 

Majāz ‘Aqlī dan perannya dalam proses penafsiran Al-

Qur’an. Dengan demikian, metode penelitian ini diharapkan 

mampu menghasilkan temuan yang tidak hanya bersifat 

deskriptif, tetapi juga memberikan kontribusi teoretis dan 

metodologis bagi pengembangan kajian balāghah serta studi 

tafsir Al-Qur’an. 

 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

Karakter Struktural Majāz ‘Aqlī dalam Al-Qur’an 

Majāz ‘Aqlī merupakan bentuk majaz yang beroperasi 

pada tataran penyandaran (isnād), yakni ketika suatu 

perbuatan dinisbatkan kepada selain pelaku hakikinya. 

Dalam konstelasi ilmu balāghah, bentuk ini dikenal sebagai 

majāz fī al-isnād dan dipahami sebagai strategi kebahasaan 

yang bertujuan menegaskan makna tertentu tanpa 

menyalahi prinsip rasionalitas maupun kaidah linguistik 

(Al-Jurjānī, 1992). Dalam Al-Qur’an, Majāz ‘Aqlī tidak 

muncul secara insidental, melainkan membentuk pola 

struktural yang sistematis serta mengemban fungsi retoris 

dan hermeneutis yang signifikan. 

Berdasarkan analisis terhadap ayat-ayat Al-Qur’an, 

Majāz ‘Aqlī dapat diklasifikasikan ke dalam empat pola 

utama, yaitu penyandaran perbuatan kepada sebab, tempat, 

objek, dan alat. Keempat pola tersebut menunjukkan bahwa 

penyimpangan penyandaran dalam bahasa Al-Qur’an tidak 

bersifat arbitrer, melainkan mengikuti mekanisme semantik 

yang terstruktur dan dapat dipertanggungjawabkan secara 

ilmiah. 

 

Penyandaran Perbuatan kepada Sebab 

Penyandaran perbuatan kepada sebab merupakan 

bentuk Majāz ‘Aqlī yang paling dominan ditemukan dalam 

Al-Qur’an. Dalam pola ini, suatu tindakan dinisbatkan 

kepada sebab terjadinya perbuatan, bukan kepada pelaku 

langsungnya. Salah satu contohnya terdapat dalam 

ungkapan yukhriju al-ḥayya mina al-mayyit pada QS. 

Yūnus [10]: 31. Ungkapan tersebut tidak dimaksudkan 

untuk menjelaskan proses biologis secara literal, melainkan 

untuk menegaskan bahwa seluruh rangkaian sebab 

penciptaan berada sepenuhnya di bawah kehendak dan 

kekuasaan Allah (Al-Marāghī, 1946). 

Melalui pola ini, Majāz ‘Aqlī berfungsi menegaskan 

kepastian hukum sebab-akibat sekaligus menampilkan 

dimensi teologis dalam fenomena alam. Dengan demikian, 

bahasa Al-Qur’an mampu mempertemukan aspek 

kosmologis dan ketuhanan secara harmonis dalam satu 

konstruksi makna. 

 

Penyandaran Perbuatan kepada Tempat 

Pola kedua adalah penyandaran perbuatan kepada 

tempat, sebagaimana tampak dalam QS. Yūsuf [12]: 82 

melalui ungkapan was’al al-qaryah. Secara rasional, 

“negeri” tidak dapat diajak berbicara; yang dimaksud dalam 

konteks ini adalah penduduknya. Penyandaran kepada 

tempat berfungsi sebagai strategi retoris untuk menegaskan 



IDENTIK: Jurnal Ilmu Ekonomi, Pendidikan dan Teknik                                                                      ISSN 3063-864X (E) 

Volume 03, Nomor 01, Januari 2026 
 

 
 

142 
 

cakupan kesaksian secara kolektif serta memperkuat efek 

naratif ayat (Al-Zamakhsharī, n.d.). 

Pola serupa juga ditemukan dalam QS. ad-Dukhān 

[44]: 29, ketika langit dan bumi digambarkan “tidak 

menangisi” suatu kaum. Ungkapan ini tidak dimaksudkan 

secara harfiah, melainkan menggambarkan hilangnya nilai 

moral, keberkahan, dan signifikansi eksistensial suatu 

komunitas secara simbolik (Ibn ‘Āṭiyyah, 2002). 

 

Penyandaran Perbuatan kepada Objek 

Penyandaran perbuatan kepada objek terjadi ketika 

objek penderita diposisikan seolah-olah sebagai pelaku 

tindakan. Contoh pola ini terdapat dalam QS. Saba’ [34]: 33 

melalui ungkapan makru al-layli wa al-nahār. Malam dan 

siang tentu tidak melakukan makar, namun penyandaran 

tersebut menegaskan kesinambungan, intensitas, dan 

keteraturan makar yang dilakukan secara terus-menerus 

(Al-Sakkākī, 1987). 

Melalui pola ini, Majāz ‘Aqlī mengalihkan fokus dari 

pelaku individual kepada dampak dan keberlangsungan 

suatu perbuatan, sehingga pesan moral yang hendak 

disampaikan ayat menjadi lebih kuat, efektif, dan 

komunikatif (Shihab, 2005). 

 

Penyandaran Perbuatan kepada Alat 

Pola terakhir adalah penyandaran perbuatan kepada 

alat, sebagaimana tercermin dalam QS. al-Anfāl [8]: 17. 

Ayat ini menegaskan bahwa meskipun suatu tindakan 

secara empiris dilakukan melalui perantaraan manusia, 

pelaku hakiki dari perbuatan tersebut tetaplah Allah. 

Penyandaran kepada alat berfungsi menegaskan hubungan 

antara kehendak ilahi dan peran makhluk sebagai perantara 

dalam realitas duniawi. 

 

Fungsi Hermeneutis Majāz ‘Aqlī dalam Penafsiran Al-

Qur’an 

Dari perspektif hermeneutis, Majāz ‘Aqlī memiliki 

peran strategis dalam mencegah penafsiran Al-Qur’an yang 

bersifat hiper-literal. Pemahaman terhadap bentuk majaz ini 

membantu mufasir menjaga keseimbangan antara struktur 

kebahasaan dan prinsip-prinsip teologis, khususnya dalam 

ayat-ayat yang berkaitan dengan perbuatan dan kekuasaan 

Allah. 

Selain itu, Majāz ‘Aqlī memperluas spektrum makna 

ayat serta memungkinkan Al-Qur’an dipahami secara 

kontekstual tanpa mengorbankan integritas teks. Oleh 

karena itu, Majāz ‘Aqlī tidak hanya berfungsi sebagai 

perangkat retoris, tetapi juga sebagai instrumen 

metodologis yang fundamental dalam kerangka tafsir 

bayānī. 

 

KESIMPULAN 

Penelitian ini menegaskan bahwa Majāz ‘Aqlī merupakan 

perangkat kebahasaan yang memiliki peran fundamental dalam 

konstruksi retoris sekaligus penafsiran Al-Qur’an. Melalui analisis 

struktural, ditemukan bahwa Majāz ‘Aqlī dalam Al-Qur’an 

beroperasi secara sistematis melalui pola penyandaran perbuatan 

kepada sebab, tempat, objek, dan alat. Pola-pola tersebut tidak 

bersifat kebetulan, melainkan mengikuti mekanisme semantik dan 

retoris yang bertujuan menegaskan relasi sebab-akibat, 



IDENTIK: Jurnal Ilmu Ekonomi, Pendidikan dan Teknik                                                                      ISSN 3063-864X (E) 

Volume 03, Nomor 01, Januari 2026 
 

 
 

143 
 

menonjolkan dampak suatu peristiwa, serta memperkaya ekspresi 

makna dalam bahasa wahyu. 

Dari perspektif hermeneutis, temuan penelitian ini 

menunjukkan bahwa pemahaman terhadap Majāz ‘Aqlī memiliki 

implikasi langsung terhadap ketepatan penafsiran Al-Qur’an. 

Majāz ‘Aqlī berfungsi sebagai instrumen metodologis yang 

membantu mufasir menghindari kecenderungan hiper-literal, 

terutama dalam ayat-ayat yang berkaitan dengan perbuatan dan 

kekuasaan Allah. Dengan memahami mekanisme penyandaran 

dalam Majāz ‘Aqlī, makna ayat dapat dipahami secara 

proporsional tanpa menyalahi prinsip teologis maupun rasionalitas 

kebahasaan. 

Lebih lanjut, penelitian ini menegaskan bahwa Majāz ‘Aqlī 

tidak hanya berfungsi sebagai ornamen retoris, tetapi juga sebagai 

jembatan hermeneutis yang menghubungkan struktur bahasa 

dengan makna teologis Al-Qur’an. Oleh karena itu, penguasaan 

terhadap Majāz ‘Aqlī menjadi kebutuhan metodologis yang 

esensial dalam tafsir bayānī dan memiliki relevansi tinggi bagi 

pengembangan studi tafsir kontemporer. Penelitian selanjutnya 

disarankan untuk mengembangkan kajian ini melalui pendekatan 

interdisipliner, seperti semiotika atau pragmatik, guna memperluas 

pemahaman terhadap dinamika bahasa Al-Qur’an secara lebih 

komprehensif dan kontekstual. 

 

DAFTAR PUSTAKA 

Abduh, M. (1990). Tafsīr al-Qurʾān al-Karīm. Dār al-

Manār. 

Al-Jurjānī, ʿAbd al-Qāhir. (1992). Asrār al-balāghah. Dār 

al-Kutub al-ʿIlmiyyah. 

Al-Jurjānī, ʿAbd al-Qāhir. (2004). Dalāʾil al-iʿjāz. Dār al-

Maʿrifah. 

Al-Marāghī, A. M. (1946). Tafsīr al-Marāghī. al-Maṭbaʿah 

al-Bābī al-Ḥalabī. 

Al-Qurṭubī, M. A. (2006). Al-jāmiʿ li-aḥkām al-Qurʾān. Dār 

al-Kutub al-ʿIlmiyyah. 

Al-Rāzī, F. al-D. (1999). Mafātīḥ al-ghayb. Dār Iḥyāʾ al-

Turāth al-ʿArabī. 

Al-Sakkākī, Y. (1987). Miftāḥ al-ʿulūm. Dār al-Kutub al-

ʿIlmiyyah. 

Al-Ṭabarī, M. J. (2001). Jāmiʿ al-bayān ʿan taʾwīl āy al-

Qurʾān. Muʾassasat al-Risālah. 

Al-Zamakhsharī, M. (n.d.). Al-kashshāf ʿan ḥaqāʾiq al-

tanzīl. Dār al-Maʿrifah. 

Badawi, A. (2008). Manāhij al-tafsīr wa uṣūluhu. Dār al-

Qalam. 

Fadl, K. A. (2014). Speaking in God’s name: Islamic law, 

authority, and women. Oneworld Publications. 

Fauzi, A. (2018). Majaz dalam perspektif balaghah dan 

implikasinya dalam tafsir Al-Qur’an. Jurnal Studi Al-

Qur’an, 13(2), 145–162. 

Ibn ʿĀshūr, M. al-Ṭāhir. (1984). Al-taḥrīr wa al-tanwīr. Dār 

Sahnūn. 

Ibn ʿĀṭiyyah, ʿAbd al-Ḥaqq. (2002). Al-muḥarrar al-wajīz 

fī tafsīr al-kitāb al-ʿazīz. Dār al-Kutub al-ʿIlmiyyah. 

Riḍā, R. (1999). Tafsīr al-Manār. Dār al-Maʿrifah. 

Shihab, M. Q. (2005). Tafsīr al-Mishbāḥ. Lentera Hati. 

Shihab, M. Q. (2007). Ensiklopedia Al-Qur’an: Kajian kosa 

kata. Lentera Hati. 


