IDENTIK: Jurnal Ilmu Ekonomi, Pendidikan dan Teknik

Volume 03, Nomor 01, Januari 2026

&

USLUB MAJAZ AQLI DALAM PENAFSIRAN AL-QUR’AN:

KAJIAN STRUKTURAL DAN HERMENEUTIS

Mario Mega Zaputra’, Mohamad Harjum?, Andi Miswar®

ISSN 3063-864X (E)

DIImu Al-Qur'an dan Tafsir, Fakultas Ushuluddin, Filsafat, dan Politik, UIN Alauddin Makassar, Makassar, Indonesia

Email: ryhoel 9@gmail.com

YBahasa dan Sastra Arab, Fakultas Tarbiyah dan Keguruan, UIN Alauddin Makassar, Makassar, Indonesia

Email: mohamad.harjum@uin-alauddin.ac.id

IMmu Al-Qur’ An dan Tafsir, Fakultas Ushuluddin, Filsafat, dan Politik, UIN Alauddin Makassar, Makassar, Indonesia

Email: andi.miswar@uin-alauddin.ac.id

Abstract

Background: Majaz aqli is one of the prominent rhetorical devices in the Qur’an, characterized by
attributing an action to an agent other than its actual doer. When interpreted literally, this linguistic
phenomenon may lead to misunderstanding and theological inaccuracies, making it necessary to
examine its structural mechanisms and interpretive functions. Purpose of the Study: This study aims
to analyze the structural patterns of Majaz aqli and to examine its hermeneutical significance in
Qur’anic interpretation. Methods: This research employs a qualitative library-based approach using a
bayani linguistic framework. The data are derived from classical balaghah treatises, classical Qur’anic
commentaries, and contemporary tafsir works. The analysis focuses on identifying patterns of
attribution (isnad) and examining their implications for interpretation. Results: The study finds that
Majaz aqli in the Qur’an operates through systematic attribution to causes, places, objects, and
instruments. Each structural pattern serves specific rhetorical and interpretive functions, such as
emphasizing causality, highlighting outcomes, and enriching expressive meaning. Conclusions:
Understanding Majaz aqli is essential for preventing literalistic misinterpretation and theological
error. This study demonstrates that Majaz aqli functions not merely as a rhetorical ornament, but as a
hermeneutical mechanism that bridges linguistic structure and theological meaning in Qur’anic
interpretation.

Keywords: Majaz Aqli, Qur’anic Interpretation, Balaghah, Bayani Approach.

Abstrak

Latar Belakang: Majaz aqlt merupakan salah satu perangkat retoris penting dalam Al-Qur’an yang
ditandai dengan penyandaran suatu perbuatan kepada selain pelaku hakikinya. Jika dipahami secara
literal, fenomena kebahasaan ini berpotensi menimbulkan kesalahpahaman makna dan kekeliruan
teologis, sehingga diperlukan kajian yang menelaah struktur dan fungsi interpretatifnya secara
mendalam. Tujuan Penelitian: Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis pola struktural Majaz aqli
serta mengkaji perannya dalam proses penafsiran Al-Qur’an. Metode: Penelitian ini menggunakan
metode kualitatif berbasis studi pustaka dengan pendekatan linguistik bayani. Data diperoleh dari
literatur balaghah klasik, tafsir klasik, dan tafsir kontemporer, kemudian dianalisis melalui identifikasi
pola isnad dan implikasi hermeneutisnya. Hasil: Hasil penelitian menunjukkan bahwa Majaz aqlt
dalam Al-Qur’an bekerja melalui penyandaran kepada sebab, tempat, objek, dan alat. Setiap pola
struktural memiliki fungsi retoris dan interpretatif, seperti menegaskan hubungan sebab-akibat,
menonjolkan dampak suatu peristiwa, serta memperkaya ekspresi makna. Kesimpulan: Pemahaman
terhadap Majaz aql1 berperan penting dalam menghindarkan pembacaan literal yang berlebihan dan
menjaga akurasi teologis dalam penafsiran Al-Qur’an. Penelitian ini menegaskan bahwa Majaz aqli
tidak hanya berfungsi sebagai ornamen bahasa, tetapi juga sebagai mekanisme hermeneutis yang
menghubungkan struktur bahasa dengan makna teologis.

Kata Kunci: Majaz Aqli, Penafsiran Al-Qur’an, Balaghah, Pendekatan Bayani.

138


mailto:ryhoe19@gmail.com
mailto:mohamad.harjum@uin-alauddin.ac.id
mailto:andi.miswar@uin-alauddin.ac.id

IDENTIK: Jurnal Ilmu Ekonomi, Pendidikan dan Teknik
Volume 03, Nomor 01, Januari 2026

PENDAHULUAN

Kajian bahasa Al-Qur’an menempati posisi yang
sangat fundamental dalam disiplin ilmu Al-Qur’an dan
tafsir. Hal ini disebabkan Al-Qur’an tidak hanya dipahami
sebagai wahyu ilahi, tetapi juga sebagai teks kebahasaan
yang sarat dengan kompleksitas struktur gramatikal, makna
semantik, serta keindahan retorika. Kompleksitas tersebut
menjadikan  pesan-pesan  Al-Qur’an tidak  selalu
disampaikan secara literal, melainkan melalui berbagai
perangkat stilistika yang menuntut kecermatan linguistik
dan ketepatan metodologis dalam penafsirannya. Oleh
karena itu, pendekatan kebahasaan—khususnya ilmu
balaghah—memiliki peran strategis dalam memahami
makna Al-Qur’an secara utuh dan proporsional.

Salah satu unsur kebahasaan yang berkontribusi besar
dalam konstruksi retoris Al-Qur’an adalah majaz, yaitu
penggunaan bahasa yang menyimpang dari makna asalnya
demi tujuan tertentu. Di antara bentuk majaz yang memiliki
implikasi langsung terhadap penafsiran adalah Majaz ‘Aqlt,
yakni gaya bahasa yang terjadi ketika suatu perbuatan
dinisbatkan kepada selain pelaku sebenarnya. Penyandaran
ini tidak dimaksudkan untuk menyalahi logika atau realitas,
melainkan untuk menegaskan relasi sebab-akibat,
menyoroti dampak suatu peristiwa, atau memperkaya
ekspresi makna dalam susunan bahasa Al-Qur’an.

Majaz ‘Aqli banyak ditemukan dalam ayat-ayat Al-
Qur’an yang secara lahiriah tampak menisbatkan suatu
tindakan kepada objek, tempat, waktu, atau alat, padahal

secara rasional perbuatan tersebut dilakukan oleh pelaku

lain. Tanpa pemahaman kebahasaan yang memadai, bentuk

&

ISSN 3063-864X (E)

ungkapan semacam ini berpotensi melahirkan pembacaan
literal yang keliru, bahkan dapat berimplikasi pada
kesalahan teologis, seperti penisbatan kekuasaan otonom
kepada selain Allah. Dengan demikian, kajian terhadap
Majaz ‘Aqlt tidak dapat dipandang sekadar sebagai
persoalan  stilistika, melainkan sebagai kebutuhan
metodologis dalam penafsiran Al-Qur’an.

Dalam khazanah balaghah klasik, Majaz ‘Aqli telah
mendapat perhatian serius dari para ulama seperti al-Jurjani
dan al-Sakkaki (Al-Jurjani, 2004; Al-Sakkaki, 1987) yang
menempatkannya dalam kategori majaz f1 al-isnad.
Keduanya menegaskan bahwa pola penyandaran dalam
Majaz ‘Aqlt memiliki tujuan retoris yang sistematis dan
terstruktur. Dalam tradisi tafsir, mufasir klasik seperti al-
Tabari dan al-Zamakhshari juga memanfaatkan konsep
majaz untuk menjelaskan ayat-ayat yang secara literal
tampak problematis. Sementara itu, mufasir modern seperti
Muhammad ‘Abduh, Rashid Rida, dan Quraish Shihab
menekankan  urgensi  pemahaman  majaz = guna
menghindarkan penafsiran Al-Qur’an dari kecenderungan
hiper-literal yang tidak sejalan dengan konteks intelektual
dan sosial kontemporer (Shihab, 2007).

Meskipun demikian, sebagian besar kajian yang ada
masih memosisikan Majaz ‘Aqli sebatas sebagai fenomena

retoris dalam ilmu balaghah, tanpa mengaitkannya secara

mendalam dengan fungsi hermeneutis dalam penafsiran Al-

Qur’an. Banyak penelitian hanya berhenti pada
inventarisasi  contoh-contoh = Majaz  ‘Aqli, tanpa
menjelaskan mekanisme penyandaran makna serta

pengaruhnya terhadap proses interpretasi mufasir. Kondisi

139



IDENTIK: Jurnal Ilmu Ekonomi, Pendidikan dan Teknik
Volume 03, Nomor 01, Januari 2026

ini menunjukkan adanya celah penelitian yang memerlukan
pendekatan yang tidak hanya deskriptif, tetapi juga analitis
dan metodologis.

Berdasarkan latar belakang tersebut, penelitian ini
bertujuan untuk mengkaji Majaz ‘Aqlt dari dua aspek
utama, yaitu struktur kebahasaan dan  fungsi
hermeneutisnya dalam penafsiran Al-Qur’an. Penelitian ini
tidak hanya mengidentifikasi pola-pola penyandaran dalam
Majaz ‘Aqli, tetapi juga menganalisis peran strategisnya
dalam menjaga ketepatan makna, memperkaya interpretasi,
serta menghindarkan penafsiran Al-Qur’an dari pembacaan
literal yang berlebihan. Dengan demikian, penelitian ini
diharapkan dapat memberikan kontribusi teoretis bagi
pengembangan  kajian  balaghah  serta  kontribusi
metodologis bagi studi tafsir Al-Qur’an, khususnya dalam

kerangka pendekatan bayan.

METODOLOGI PENELITIAN

Penelitian ini menggunakan metode kualitatif dengan
pendekatan studi pustaka (library research), mengingat
objek kajian berupa teks Al-Qur’an serta literatur
kebahasaan dan tafsir yang menuntut analisis mendalam
terhadap struktur bahasa dan konstruksi makna. Metode ini
dipilih karena memungkinkan peneliti menelaah konsep
Majaz ‘Aqli secara komprehensif melalui penelusuran
sumber-sumber tertulis yang relevan, baik primer maupun
sekunder, secara sistematis dan kritis.

Pendekatan yang digunakan dalam penelitian ini

adalah pendekatan linguistik bayani, yaitu pendekatan yang

menitikberatkan analisis makna pada struktur bahasa, relasi

&

ISSN 3063-864X (E)

antarkomponen kalimat, serta perangkat retoris yang
membangun teks (Al-Sakkaki, 1987). Pendekatan bayani
dipandang paling relevan karena Majaz ‘Aqli merupakan
fenomena kebahasaan yang berkaitan erat dengan pola
penyandaran (isndd) dan pembentukan makna non-literal
dalam bahasa Al-Qur’an.

Sumber data dalam penelitian ini dibedakan menjadi
dua kategori. Data primer berupa ayat-ayat Al-Qur’an yang
mengandung konstruksi Majaz ‘Aqli, yang diidentifikasi
melalui penelusuran tema dan redaksi ayat dalam mushaf
Al-Qur’an. Adapun data sekunder diperoleh dari literatur
balaghah klasik, seperti karya al-Jurjani dan al-Sakkaksi,
serta kitab-kitab tafsir klasik dan kontemporer, antara lain
Tafsir al-Tabari, Tafsir al-Zamakhshari, Tafsir al-Manar,
dan Tafsir al-Mishbah. Pemilihan sumber-sumber tersebut
dimaksudkan untuk memperoleh gambaran yang utuh dan
berimbang mengenai pemahaman Majaz ‘Aqli dalam
berbagai tradisi penafsiran.

Teknik pengumpulan data dilakukan melalui
dokumentasi dan studi teks, yaitu dengan menghimpun,
membaca secara cermat, serta mengklasifikasikan ayat-ayat
Al-Qur’an yang mengandung Majaz ‘Aqli beserta
penjelasan para mufasir terhadap ayat-ayat tersebut. Data
yang terkumpul kemudian dianalisis melalui beberapa
tahapan, yaitu: (1) mengidentifikasi pola penyandaran

dalam  konstruksi

(isnad) Majaz  ‘Aql;  (2)
mengklasifikasikan bentuk penyandaran berdasarkan
kategori sebab, tempat, objek, dan alat; (3) menganalisis
fungsi retoris serta implikasi hermeneutis dari setiap pola

penyandaran; dan (4) membandingkan hasil analisis dengan

140



IDENTIK: Jurnal Ilmu Ekonomi, Pendidikan dan Teknik
Volume 03, Nomor 01, Januari 2026

pandangan mufasir klasik dan modern guna memperoleh
pemahaman yang komprehensif dan kontekstual.

Hasil analisis disajikan secara deskriptif-analitis
dengan menekankan keterkaitan antara struktur kebahasaan
Majaz ‘Aqli dan perannya dalam proses penafsiran Al-
Qur’an. Dengan demikian, metode penelitian ini diharapkan
mampu menghasilkan temuan yang tidak hanya bersifat
deskriptif, tetapi juga memberikan kontribusi teoretis dan
metodologis bagi pengembangan kajian balaghah serta studi

tafsir AI-Qur’an.

HASIL DAN PEMBAHASAN
Karakter Struktural Majaz ‘Aqli dalam Al-Qur’an

Majaz ‘Aqli merupakan bentuk majaz yang beroperasi
pada tataran penyandaran (isndad), yakni ketika suatu
perbuatan dinisbatkan kepada selain pelaku hakikinya.
Dalam konstelasi ilmu balaghah, bentuk ini dikenal sebagai
majaz fi al-isnad dan dipahami sebagai strategi kebahasaan
yang Dbertujuan menegaskan makna tertentu tanpa
menyalahi prinsip rasionalitas maupun kaidah linguistik
(Al-Jurjani, 1992). Dalam Al-Qur’an, Majaz ‘Aqli tidak
muncul secara insidental, melainkan membentuk pola
struktural yang sistematis serta mengemban fungsi retoris
dan hermeneutis yang signifikan.

Berdasarkan analisis terhadap ayat-ayat Al-Qur’an,
Majaz ‘Aqli dapat diklasifikasikan ke dalam empat pola
utama, yaitu penyandaran perbuatan kepada sebab, tempat,
objek, dan alat. Keempat pola tersebut menunjukkan bahwa

penyimpangan penyandaran dalam bahasa Al-Qur’an tidak

bersifat arbitrer, melainkan mengikuti mekanisme semantik

&

ISSN 3063-864X (E)

yang terstruktur dan dapat dipertanggungjawabkan secara

ilmiah.

Penyandaran Perbuatan kepada Sebab

Penyandaran perbuatan kepada sebab merupakan
bentuk Majaz Aqli yang paling dominan ditemukan dalam
Al-Qur’an. Dalam pola ini, suatu tindakan dinisbatkan
kepada sebab terjadinya perbuatan, bukan kepada pelaku
langsungnya. Salah satu contohnya terdapat dalam
ungkapan yukhriju al-hayya mina al-mayyit pada QS.
Yunus [10]: 31. Ungkapan tersebut tidak dimaksudkan
untuk menjelaskan proses biologis secara literal, melainkan
untuk menegaskan bahwa seluruh rangkaian sebab
penciptaan berada sepenuhnya di bawah kehendak dan
kekuasaan Allah (Al-Maraghi, 1946).

Melalui pola ini, Majaz ‘Aql1 berfungsi menegaskan
kepastian hukum sebab-akibat sekaligus menampilkan
dimensi teologis dalam fenomena alam. Dengan demikian,
bahasa Al-Qur’an mampu mempertemukan aspek
kosmologis dan ketuhanan secara harmonis dalam satu

konstruksi makna.

Penyandaran Perbuatan kepada Tempat

Pola kedua adalah penyandaran perbuatan kepada
tempat, sebagaimana tampak dalam QS. Yasuf [12]: 82
melalui ungkapan was’al al-garyah. Secara rasional,
“negeri” tidak dapat diajak berbicara; yang dimaksud dalam
konteks ini adalah penduduknya. Penyandaran kepada

tempat berfungsi sebagai strategi retoris untuk menegaskan

141



IDENTIK: Jurnal Ilmu Ekonomi, Pendidikan dan Teknik
Volume 03, Nomor 01, Januari 2026

cakupan kesaksian secara kolektif serta memperkuat efek
naratif ayat (Al-ZamakhsharT, n.d.).

Pola serupa juga ditemukan dalam QS. ad-Dukhan
[44]: 29, ketika langit dan bumi digambarkan “tidak
menangisi” suatu kaum. Ungkapan ini tidak dimaksudkan
secara harfiah, melainkan menggambarkan hilangnya nilai
moral, keberkahan, dan signifikansi eksistensial suatu

komunitas secara simbolik (Ibn ‘Atiyyah, 2002).

Penyandaran Perbuatan kepada Objek

Penyandaran perbuatan kepada objek terjadi ketika
objek penderita diposisikan seolah-olah sebagai pelaku
tindakan. Contoh pola ini terdapat dalam QS. Saba’ [34]: 33
melalui ungkapan makru al-layli wa al-nahar. Malam dan
siang tentu tidak melakukan makar, namun penyandaran
tersebut menegaskan kesinambungan, intensitas, dan
keteraturan makar yang dilakukan secara terus-menerus
(Al-Sakkaki, 1987).

Melalui pola ini, Majaz ‘Aqlt mengalihkan fokus dari
pelaku individual kepada dampak dan keberlangsungan
suatu perbuatan, schingga pesan moral yang hendak
lebih kuat,

disampaikan ayat menjadi efektif, dan

komunikatif (Shihab, 2005).

Penyandaran Perbuatan kepada Alat

Pola terakhir adalah penyandaran perbuatan kepada
alat, sebagaimana tercermin dalam QS. al-Anfal [8]: 17.
Ayat ini menegaskan bahwa meskipun suatu tindakan
secara empiris dilakukan melalui perantaraan manusia,

pelaku hakiki dari perbuatan tersebut tetaplah Allah.

&

ISSN 3063-864X (E)

Penyandaran kepada alat berfungsi menegaskan hubungan
antara kehendak ilahi dan peran makhluk sebagai perantara

dalam realitas duniawi.

Fungsi Hermeneutis Majaz ‘Aqlt dalam Penafsiran Al-
Qur’an

Dari perspektif hermeneutis, Majaz ‘Aqli memiliki
peran strategis dalam mencegah penafsiran Al-Qur’an yang
bersifat hiper-literal. Pemahaman terhadap bentuk majaz ini
membantu mufasir menjaga keseimbangan antara struktur
kebahasaan dan prinsip-prinsip teologis, khususnya dalam
ayat-ayat yang berkaitan dengan perbuatan dan kekuasaan
Allah.

Selain itu, Majaz ‘Aqli memperluas spektrum makna
ayat serta memungkinkan Al-Qur’an dipahami secara
kontekstual tanpa mengorbankan integritas teks. Oleh
karena itu, Majaz ‘Aql1 tidak hanya berfungsi sebagai
perangkat retoris, tetapi juga sebagai instrumen

metodologis yang fundamental dalam kerangka tafsir

bayani.

KESIMPULAN

Penelitian ini menegaskan bahwa Majaz ‘AqlT merupakan
perangkat kebahasaan yang memiliki peran fundamental dalam
konstruksi retoris sekaligus penafsiran Al-Qur’an. Melalui analisis
struktural, ditemukan bahwa Majaz ‘Aqli dalam Al-Qur’an
beroperasi secara sistematis melalui pola penyandaran perbuatan
kepada sebab, tempat, objek, dan alat. Pola-pola tersebut tidak
bersifat kebetulan, melainkan mengikuti mekanisme semantik dan
retoris relasi  sebab-akibat,

yang Dbertujuan menegaskan

142



IDENTIK: Jurnal Ilmu Ekonomi, Pendidikan dan Teknik
Volume 03, Nomor 01, Januari 2026

menonjolkan dampak suatu peristiwa, serta memperkaya ekspresi
makna dalam bahasa wahyu.

Dari perspektif hermeneutis, temuan penelitian ini
menunjukkan bahwa pemahaman terhadap Majaz ‘Aqlt memiliki
implikasi langsung terhadap ketepatan penafsiran Al-Qur’an.
Majaz ‘Aqli berfungsi sebagai instrumen metodologis yang
membantu mufasir menghindari kecenderungan hiper-literal,
terutama dalam ayat-ayat yang berkaitan dengan perbuatan dan
kekuasaan Allah. Dengan memahami mekanisme penyandaran
dalam Majaz ‘Aqli, makna ayat dapat dipahami secara
proporsional tanpa menyalahi prinsip teologis maupun rasionalitas
kebahasaan.

Lebih lanjut, penelitian ini menegaskan bahwa Majaz ‘Aqli
tidak hanya berfungsi sebagai ornamen retoris, tetapi juga sebagai
jembatan hermeneutis yang menghubungkan struktur bahasa
dengan makna teologis Al-Qur’an. Oleh karena itu, penguasaan
terhadap Majaz ‘Aqli menjadi kebutuhan metodologis yang
esensial dalam tafsir bayani dan memiliki relevansi tinggi bagi
pengembangan studi tafsir kontemporer. Penelitian selanjutnya
disarankan untuk mengembangkan kajian ini melalui pendekatan
interdisipliner, seperti semiotika atau pragmatik, guna memperluas

pemahaman terhadap dinamika bahasa Al-Qur’an secara lebih

komprehensif dan kontekstual.

DAFTAR PUSTAKA

Abduh, M. (1990). Tafsir al-Qur’an al-Karim. Dar al-
Manar.

Al-Jurjani, ‘Abd al-Qahir. (1992). Asrar al-balaghah. Dar
al-Kutub al-‘Ilmiyyah.

Al-Jurjani, ‘Abd al-Qahir. (2004). Dala’il al-i‘jaz. Dar al-

Ma‘rifah.

&

ISSN 3063-864X (E)

Al-Maraghi, A. M. (1946). Tafsir al-Maraghi. al-Matba ‘ah
al-Babi al-Halabi.

Al-Qurtubt, M. A. (2006). Al-jami" li-ahkam al-Qur’an. Dar
al-Kutub al-‘Ilmiyyah.

Al-Razi, F. al-D. (1999). Mafatih al-ghayb. Dar Ihya’ al-
Turath al-‘Arabi.

Al-Sakkaki, Y. (1987). Miftah al-‘ulim. Dar al-Kutub al-
‘IImiyyah.

Al-Tabari, M. J. (2001). Jami‘ al-bayan ‘an ta’wil ay al-
Qur’an. Mu’assasat al-Risalah.

Al-Zamakhshar, M. (n.d.). Al-kashshaf ‘an haqa’iq al-
tanzil. Dar al-Marifah.

Badawi, A. (2008). Manahij al-tafsir wa ustluhu. Dar al-
Qalam.

Fadl, K. A. (2014). Speaking in God’s name: Islamic law,
authority, and women. Oneworld Publications.

Fauzi, A. (2018). Majaz dalam perspektif balaghah dan
implikasinya dalam tafsir Al-Qur’an. Jurnal Studi Al-
Qur’an, 13(2), 145-162.

Ibn ‘Ashiir, M. al-Tahir. (1984). Al-tahrir wa al-tanwir. Dar
Sahniin.

Ibn ‘Atiyyah, ‘Abd al-Haqq. (2002). Al-muharrar al-wajiz
f1 tafsir al-kitab al-‘aziz. Dar al-Kutub al-‘IImiyyah.

Rida, R. (1999). Tafsir al-Manar. Dar al-Ma 'rifah.

Shihab, M. Q. (2005). Tafsir al-Mishbah. Lentera Hati.

Shihab, M. Q. (2007). Ensiklopedia Al-Qur’an: Kajian kosa

kata. Lentera Hati.

143



