PAKEHUM : Jurnal Ilmu Pendidikan Pancasila, Kewarganegaraan, dan Hukum ISSN 3089-3755 (E)
Volume 02, Nomor 03, Desember 2025

— 98—

INTERGRASI NILAI NILAI BUDAYA LOKAL DALAM
PRESPEKTIF HAK ASASI MANUSIA DI INDONESIA

Hendrikus Otniel Nasozaro Harefa', Yaman Adi Lahagu?, Binal Amal Harefa¥, Keriyus Bu’ulolo®, Onahia Waruwu?,
Ralex Sander Pratama Lase®, Patrisius Fanuari Gulo”, Marosokhi Zebua®

DPendidikan Pancasila dan Kewarganegaraan, Fakultas Keguruan dan [lmu Pendidikan, Universitas Nias, Gunungsitoli, Indonesia

Email: hozarhar@rocketmail.com

YPendidikan Pancasila dan Kewarganegaraan, Fakultas Keguruan dan Ilmu Pendidikan, Universitas Nias, Gunungsitoli, Indonesia
Email: Yamannlahagu@gmail.com

YPendidikan Pancasila dan Kewarganegaraan, Fakultas Keguruan dan Ilmu Pendidikan, Universitas Nias, Gunungsitoli, Indonesia
Email: binaamalharefal @gmail.com

“Pendidikan Pancasila dan Kewarganegaraan, Fakultas Keguruan dan Ilmu Pendidikan, Universitas Nias, Gunungsitoli, Indonesia

Email: Keriyusb@gmail.com
YPendidikan Pancasila dan Kewarganegaraan, Fakultas Keguruan dan llmu Pendidikan, Universitas Nias, Gunungsitoli, Indonesia
Email: Onahiawaruwu820(@gmail.com
9Pendidikan Pancasila dan Kewarganegaraan, Fakultas Keguruan dan Ilmu Pendidikan, Universitas Nias, Gunungsitoli, Indonesia
Email: ralexanderlase@gmail.com

MPendidikan Pancasila dan Kewarganegaraan, Fakultas Keguruan dan Ilmu Pendidikan, Universitas Nias, Gunungsitoli, Indonesia
Email: fanuarygulo038@gmail.com

®Pendidikan Pancasila dan Kewarganegaraan, Fakultas Keguruan dan IImu Pendidikan, Universitas Nias, Gunungsitoli, Indonesia

Email: marasekhizebual4@gmail.com

Abstract

This study aims to analyze the integration of local cultural values from a human rights perspective in
Indonesia and to identify challenges and strategies in harmonizing local wisdom with universal human
rights standards. Using qualitative research methods with a socio-legal approach, this study found that
despite tensions between the universalism of human rights and cultural relativism, Indonesian local
values such as mutual cooperation, deliberation, and communal rights have strong humanistic
substance. The results of the study show that the integration of human rights will be more effective
through the process of vernacularization, namely the translation of human rights principles into local
languages and cultural symbols. The conclusion of this study confirms that local culture is not an
obstacle to human rights, but rather an important instrument for strengthening the legitimacy and
enforcement of human rights based on national identity. The need for stronger legal recognition of
communal rights and the use of a cultural approach in conflict resolution are the main
recommendations of this study.

Keywords: Human Rights, Local Culture, Vernacularization, Indonesia, Indigenous Peoples.

Abstrak

Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis integrasi nilai-nilai budaya lokal dalam perspektif Hak
Asasi Manusia (HAM) di Indonesia serta mengidentifikasi tantangan dan strategi dalam
menyelaraskan kearifan lokal dengan standar HAM universal. Menggunakan metode penelitian
kualitatif dengan pendekatan yuridis-sosiologis, penelitian ini menemukan bahwa meskipun terdapat
ketegangan antara paham universalisme HAM dan relativisme budaya, nilai- nilai lokal Indonesia
seperti gotong royong, musyawarah, dan hak komunal memiliki substansi kemanusiaan yang kuat.
Hasil penelitian menunjukkan bahwa integrasi HAM akan lebih efektif melalui proses vernakularisasi,
yaitu penerjemahan prinsip HAM ke dalam bahasa dan simbol budaya setempat. Simpulan dari
penelitian ini menegaskan bahwa budaya lokal bukan merupakan hambatan bagi HAM, melainkan
instrumen penting untuk memperkuat legitimasi dan penegakan HAM yang berbasis pada jati diri
bangsa. Perlunya pengakuan yuridis yang lebih kuat terhadap hak komunal dan penggunaan
pendekatan budaya dalam penyelesaian konflik menjadi rekomendasi utama penelitian ini.

Kata Kunci: Hak Asasi Manusia, Budaya Lokal, Vernakularisasi, Indonesia, Masyarakat Adat.

53


mailto:hozarhar@rocketmail.com
mailto:Yamannlahagu@gmail.com
mailto:binaamalharefa1@gmail.com
mailto:Keriyusb@gmail.com
mailto:Onahiawaruwu820@gmail.com
mailto:ralexanderlase@gmail.com
mailto:fanuarygulo038@gmail.com
mailto:marasekhizebua14@gmail.com

PAKEHUM : Jurnal Ilmu Pendidikan Pancasila, Kewarganegaraan, dan Hukum

Volume 02, Nomor 03, Desember 2025

PENDAHULUAN

Indonesia merupakan negara kepulauan yang memiliki
kekayaan etnis dan budaya yang luar biasa, di mana setiap
komunitas adat memiliki sistem nilai, norma, dan hukum
adat yang telah bertahan selama berabad-abad. Dalam
konteks kenegaraan, keberadaan budaya lokal ini sering kali
berinteraksi dengan konsep Hak Asasi Manusia (HAM)
yang bersifat universal. Mukhis (2017) Ketegangan
diskursif sering muncul antara paham universalisme yang
memandang HAM sebagai standar tunggal global, dengan
paham relativisme budaya yang berpendapat bahwa
penerapan HAM harus mempertimbangkan konteks sosial-
budaya setempat. Di Indonesia, tantangan utamanya adalah
bagaimana mengintegrasikan nilai- nilai kearifan lokal yang
kolektivistik ke dalam kerangka HAM yang sering kali
dianggap bersifat individualistik, tanpa mengabaikan
prinsip-prinsip  dasar  kemanusiaan yang  bersifat
fundamental.

Secara historis dan yuridis, pengakuan terhadap
budaya lokal dalam bingkai HAM telah dijamin dalam
konstitusi kita, khususnya pada Pasal 281 ayat (3) UUD
1945 yang menyatakan bahwa identitas budaya dan hak
Masyarakat  tradisional dihormati sejalan dengan
perkembangan zaman dan peradaban (Rasyad et al., 2024).
Integrasi ini menjadi krusial karena HAM tidak akan
memiliki daya ikat sosial yang kuat jika dipaksakan secara
top-down tanpa menyentuh akar budaya masyarakat.
Budaya lokal bukan sekadar pelengkap, melainkan
instrumen penting untuk membumikan konsep HAM agar
lebih mudah diterima dan dijalankan oleh masyarakat.
Dengan menggali nilai- nilai luhur seperti gotong royong,
musyawarah untuk mufakat, dan penghormatan terhadap
alam, Indonesia sebenarnya memiliki modal sosial yang
kuat untuk memperkaya pemaknaan HAM dalam perspektif
domestik.

Namun, proses integrasi ini tidak jarang menghadapi
hambatan ketika praktik budaya tertentu dinilai berbenturan
dengan standar HAM internasional, seperti isu hak- hak
perempuan atau kebebasan individu. Dalam titik ini,
diperlukan dialektika yang sehat untuk menyaring nilai
budaya mana yang bersifat emansipatoris dan mana yang
bersifat diskriminatif. Andini (2022). Budaya lokal tidak
boleh dijadikan tameng untuk melanggengkan pelanggaran
HAM, melainkan harus dipandang sebagai entitas dinamis
yang mampu bertransformasi. Upaya sinkronisasi ini
menuntut pemahaman bahwa HAM adalah nilai-nilai
universal yang dapat diekspresikan melalui berbagai ragam
budaya (vernacularization), sehingga kepatuhan terhadap
HAM muncul dari kesadaran kultural, bukan sekadar
ketakutan akan sanksi hukum.

— 98—

ISSN 3089-3755 (E)

(Nasoha et al., 2024). Pentingnya kajian mengenai
integrasi nilai budaya lokal dalam perspektif HAM di
Indonesia terletak pada pencarian model perlindungan
HAM yang berbasis pada harmoni dan keadilan sosial. Jika
integrasi ini berhasil dilakukan, maka HAM di Indonesia
tidak lagi dipandang sebagai "produk Barat" yang asing,
melainkan sebagai kristalisasi dari nilai-nilai kemanusiaan
yang juga hidup dalam tradisi Nusantara. (Rohman et al.,
2024). Penulisan ini bertujuan untuk menganalisis
bagaimana mekanisme integrasi tersebut dapat dilakukan
melalui kebijakan hukum dan pendekatan sosiologis,
sehingga terwujud perlindungan HAM yang kokoh namun
tetap berpijak pada jati diri bangsa. Melalui pendekatan ini,
diharapkan tercipta sintesis antara hak individu dan
kewajiban komunal yang menjadi ciri khas masyarakat
Indonesia.

Beradasrkan Hasil Observasi Peneliti Menemukan
Beberapa Masalah : 1) Benturan Antara Praktik Tradisi
dengan Standar HAM Universal Peneliti menemukan
adanya beberapa praktik budaya atau hukum adat yang
secara turun- temurun dianggap sebagai identitas lokal,
namun dipandang diskriminatif dalam perspektif HAM
internasional. Contohnya adalah keterbatasan hak waris
bagi perempuan di beberapa suku tertentu atau sanksi adat
yang dianggap melanggar hak fisik seseorang. Masalahnya
terletak pada resistensi masyarakat adat yang merasa nilai-
nilai luhurnya diintervensi oleh standar global yang
dianggap tidak relevan dengan konteks lokal. 2) Lemahnya
Perlindungan Yuridis terhadap Hak Komunal Masyarakat
Adat Meskipun konstitusi mengakui keberadaan
masyarakat adat, dalam praktiknya sering terjadi konflik
antara hak milik komunal (tanah ulayat) dengan
kepentingan pembangunan atau korporasi. Observasi
menunjukkan bahwa nilai budaya lokal yang memandang
tanah sebagai bagian dari martabat manusia sering
dikalahkan oleh regulasi formal yang lebih memihak pada
aspek ekonomi. Hal ini mengindikasikan bahwa integrasi
HAM belum menyentuh aspek perlindungan hak kolektif,
melainkan masih sangat berfokus pada hak individu. 3)
Hambatan Komunikasi dan Sosialisasi HAM yang Berbasis
Budaya Ditemukan bahwa sosialisasi nilai-nilai HAM oleh
pemerintah atau aktivis sering kali menggunakan bahasa
yang terlalu teknis, legalistik, dan "kebarat-baratan". Hal ini
menyebabkan masyarakat lokal merasa HAM adalah
konsep asing yang mengancam tatanan sosial mereka.
Masalah  utamanya adalah kurangnya  upaya
"vernakularisasi" (penerjemahan konsep HAM ke dalam
bahasa dan logika budaya setempat), sehingga nilai-nilai
lokal yang sebenarnya sejalan dengan HAM (seperti prinsip
gotong royong dan penghormatan pada leluhur) tidak
terkapitalisasi menjadi kekuatan pelindung HAM.

54



PAKEHUM : Jurnal Ilmu Pendidikan Pancasila, Kewarganegaraan, dan Hukum

Volume 02, Nomor 03, Desember 2025

Rumusan Masalah Dalam Penelitian Ini Menemukan
Masalah : 1. bagaimana peran intergrasi nilai nilai budaya
lokal dalam prespektif Hak asasi manusia di Indonesia 2.
apa kendala intergrasi nilai nilai budaya lokal dalam
prespektif Hak asasi manusia di Indonesia 3. bagaimana
upaya intergrasi nilai nilai budaya lokal dalam prespektif
Hak asasi manusia di indonesia

Tujuan Di Lakukan Penelitian Ini Adalah : 1. untuk
mengetahui bagaimana peran nilai nilai budayalokal dan
HAM intergasi yang harmonis di Indonesia 2. untuk
mengetahui apa kendala nilai nilai budayalokal dan HAM
intergasi yang harmonis di Indonesia3. untuk mengetahui
bagaimana upaya nilai nilai budayalokal dan HAM intergasi
yang harmonis di Indonesia.

KAJIAN TEORI
1. Teori Relativisme Budaya (Cultural Relativism)

Teori relativisme budaya berpandangan bahwa nilai-
nilai moral, etika, dan hukum tidak bersifat universal,
melainkan tumbuh dan berakar kuat dalam konteks budaya
tertentu. Oleh karena itu, standar penilaian terhadap
perilaku manusia termasuk dalam isu hak asasi manusia
(HAM) harus dipahami secara kontekstual sesuai dengan
sistem nilai masyarakat yang bersangkutan. Pemikiran ini
dikembangkan oleh tokoh-tokoh antropologi seperti Franz
Boas dan Melville J. Herskovits, yang menegaskan bahwa
tidak ada satu sistem moral tunggal yang dapat secara sah
dipaksakan kepada seluruh umat manusia.

Dalam perspektif ini, HAM harus dibaca sebagai
konstruksi sosial yang maknanya sangat dipengaruhi oleh
tradisi, struktur sosial, dan nilai kultural suatu masyarakat.
Baderin (2010) menegaskan bahwa pendekatan relativisme
budaya menjadi penting terutama dalam konteks
masyarakat non-Barat, termasuk negara-negara dengan
basis nilai religius dan adat yang kuat seperti Indonesia.
Oleh karena itu, nilai-nilai kearifan lokal termasuk hukum
adat memiliki legitimasi moral yang setara dan tidak dapat
serta-merta diposisikan lebih rendah dibandingkan norma-
norma hukum internasional.

Dalam diskursus hukum internasional, relativisme
budaya sering muncul sebagai kritik terhadap apa yang
disebut sebagai cultural imperialism, yaitu dominasi
perspektif liberal Barat dalam perumusan dan penegakan
HAM. Kritik ini berangkat dari asumsi bahwa konsepsi
HAM kontemporer terlalu menekankan hak-hak sipil dan
politik individual, seperti kebebasan berekspresi dan
otonomi individu, sementara mengabaikan dimensi hak
komunal dan kewajiban sosial yang justru menjadi fondasi
utama dalam banyak masyarakat tradisional di Indonesia.

Pendekatan relativisme budaya dapat diperdalam
melalui beberapa dimensi berikut. Pertama, prioritas

— 98—

ISSN 3089-3755 (E)

kewajiban atas hak, di mana dalam banyak komunitas lokal
seperti masyarakat Jawa, Bali, atau masyarakat adat lainnya
harmoni sosial dan keteraturan komunal ditempatkan di atas
kebebasan individual. Dalam konteks ini, martabat individu
hak,
melainkan oleh kemampuannya menjalankan peran dan
kewajiban sosial secara bertanggung jawab.

Kedua,  partikularisme  kontekstual, yang
menekankan bahwa penilaian terhadap suatu praktik sosial
harus mempertimbangkan ruang dan waktu. Suatu tindakan
yang dalam masyarakat modern perkotaan dipandang
sebagai pelanggaran HAM, dalam konteks masyarakat adat
tertentu dapat dimaknai sebagai mekanisme pendisiplinan
sosial atau proses pendewasaan yang sah secara budaya.
Relativisme budaya menolak standarisasi moral yang kaku
dan mendorong dialog lintas budaya sebagai jalan menuju
pemahaman bersama.

Ketiga, kedaulatan budaya (cultural sovereignty),
yang memposisikan relativisme sebagai instrumen protektif
bagi masyarakat adat dalam menghadapi tekanan
globalisasi. Integrasi nilai lokal ke dalam diskursus HAM
tidak dimaknai sebagai kewajiban mengubah budaya lokal
agar sesuai dengan HAM, melainkan menyesuaikan
penafsiran HAM agar menghormati integritas dan otonomi
budaya setempat (cultural integrity).

tidak semata-mata ditentukan oleh klaim atas

2. Teori Universalisme Hak Asasi Manusia

Berbeda secara fundamental dengan relativisme
budaya, teori universalisme HAM berangkat dari pemikiran
natural law (hukum alam) yang menegaskan bahwa hak
asasi manusia melekat secara kodrati pada setiap individu
sejak lahir, tanpa memandang latar belakang budaya,
agama, ras, atau kebangsaan. Hak-hak tersebut tidak
diberikan oleh negara maupun masyarakat, melainkan
inheren dalam martabat manusia itu sendiri, sehingga tidak
dapat dicabut oleh kekuasaan politik maupun dibatasi oleh
tradisi budaya apa pun.

Deklarasi Universal Hak Asasi Manusia (DUHAM)
tahun 1948 menjadi tonggak utama universalisme HAM
dengan menegaskan adanya standar minimum kemanusiaan
yang bersifat tidak dapat ditawar (non-derogable rights).
Dalam konteks ini, universalisme berfungsi sebagai
instrumen normatif dan korektif untuk memastikan bahwa
nilai budaya lokal tidak disalahgunakan sebagai legitimasi
atas praktik-praktik yang merendahkan martabat manusia,
seperti diskriminasi berbasis gender, perbudakan, atau
kekerasan fisik yang dilembagakan melalui hukum adat.

Teori universalisme dapat dipahami lebih mendalam
melalui beberapa dimensi penting. Pertama, konsep core
rights atau hak-hak inti yang dikategorikan sebagai jus
cogens, yaitu norma hukum internasional yang tidak dapat

55



PAKEHUM : Jurnal Ilmu Pendidikan Pancasila, Kewarganegaraan, dan Hukum

Volume 02, Nomor 03, Desember 2025

dilanggar dalam keadaan apa pun. Hak untuk hidup, bebas
dari penyiksaan, dan bebas dari perbudakan merupakan
contoh hak-hak absolut yang harus dilindungi tanpa
kompromi, sekalipun berhadapan dengan legitimasi budaya
lokal.

Kedua, kritik terhadap partikularisme yang
eksploitatif, di mana universalisme memperingatkan bahwa
dalih “budaya” kerap digunakan oleh elit adat maupun elit
politik untuk melanggengkan ketimpangan kekuasaan dan
menindas kelompok rentan, seperti perempuan, anak-anak,
atau minoritas. Dalam konteks ini, universalisme HAM
berfungsi sebagai instrumen emansipatoris yang menjamin
kesetaraan martabat setiap individu di hadapan hukum.

Ketiga, moralitas global sebagai standar peradaban,
yang berpijak pada asumsi bahwa perkembangan peradaban
manusia melahirkan konsensus moral lintas bangsa. HAM
dipandang sebagai bahasa etika universal dalam pergaulan
internasional. Oleh karena itu, integrasi nilai lokal dalam
sistem hukum nasional harus tetap selaras dengan standar
global agar tidak menimbulkan isolasi hukum maupun
stigma internasional sebagai bangsa yang abai terhadap
nilai kemanusiaan.

3. Teori Vernakularisasi HAM (Sally Engle Merry)

Teori vernakularisasi HAM yang dikemukakan oleh
Sally Engle Merry menawarkan pendekatan sintesis yang
menjembatani ketegangan antara relativisme budaya dan
universalisme HAM. Vernacularization dipahami sebagai
proses penerjemahan dan adaptasi norma-norma HAM
universal ke dalam bahasa, simbol, dan praktik budaya lokal
sehingga dapat diterima, dipahami, dan diinternalisasi oleh
masyarakat setempat (Sholihah et al., 2024).

Dalam kerangka ini, HAM tidak hadir sebagai
konsep asing yang dipaksakan dari luar, melainkan sebagai
nilai yang “ditemukan kembali” dalam tradisi lokal.
Misalnya, prinsip keadilan sosial dan partisipasi dalam
HAM dapat diterjemahkan melalui praktik musyawarah dan
gotong royong yang telah lama hidup dalam budaya
Indonesia, sehingga menumbuhkan rasa kepemilikan (sense
of ownership) terhadap nilai-nilai HAM.

Pendalaman teori ini dapat dilakukan melalui
beberapa dimensi utama. Pertama, peran aktor perantara
(intermediaries), seperti tokoh adat, tokoh agama,
akademisi, dan aktivis lokal yang memiliki kapasitas
memahami bahasa hukum internasional sekaligus nilai
budaya setempat. Aktor-aktor ini berfungsi sebagai
“penerjemah” yang membingkai pesan HAM dalam narasi
dan simbol lokal, sehingga tidak dipersepsikan sebagai
ancaman terhadap identitas budaya.

Kedua, proses hibriditas budaya, di mana
vernakularisasi melahirkan praktik hukum yang bersifat

— 98—

ISSN 3089-3755 (E)

hibrida tidak sepenuhnya tradisional, namun juga tidak
sepenuhnya Barat. Dalam konteks ini, hukum adat tidak
dihapus, melainkan mengalami pembaruan internal agar
sejalan dengan perlindungan hak-hak dasar individu. Hal ini
menunjukkan bahwa budaya bersifat dinamis dan adaptif
terhadap perubahan sosial.

Ketiga, legitimasi sosial dalam penegakan hukum,
yang menegaskan bahwa efektivitas HAM sangat
bergantung pada penerimaan masyarakat. Norma HAM
yang hanya bersifat formal dan legalistik cenderung gagal
jika tidak berakar secara sosial. Sebaliknya, melalui proses
vernakularisasi, HAM memperoleh legitimasi moral dan
sosial sehingga kepatuhan lahir dari kesadaran kolektif,
bukan semata-mata karena paksaan negara.

METODE PENELITIAN
1. Jenis dan Pendekatan Penelitian

Penelitian ini menggunakan metode penelitian kualitatif
dengan pendekatan (sosio-legal).
Pendekatan yuridis digunakan untuk menelaah instrumen
hukum dan regulasi terkait HAM di Indonesia, sementara
pendekatan sosiologis digunakan untuk melihat bagaimana
nilai-nilai budaya lokal hidup dan dipraktikkan dalam
realitas sosial masyarakat. Gabungan kedua pendekatan ini
bertujuan untuk memotret sinkronisasi antara norma
hukum formal dengan nilai- nilai budaya yang berlaku

yuridis-sosiologis

secara empiris.

2. Sumber Data

Data dalam penelitian ini dikategorikan menjadi dua

bagian:

v Data Sekunder (Studi Kepustakaan): Meliputi
bahan hukum primer (UUD 1945, UU HAM),
bahan hukum sekunder (buku, jurnal ilmiah,
laporan penelitian terdahulu), dan bahan hukum
tersier (kamus hukum atau ensiklopedia).

v/ Data Primer (Hasil Observasi): Diperoleh melalui
observasi lapangan terhadap interaksi sosial di
komunitas adat atau masyarakat tertentu serta
wawancara mendalam dengan informan kunci
(tokoh adat, akademisi HAM, atau praktisi hukum)
untuk mendapatkan gambaran masalah secara
nyata.

3. Teknik Pengumpulan Data
Teknik pengumpulan data dilakukan melalui dua cara
utama:
v Studi Dokumen: Menelaah literatur mengenai
kearifan lokal di berbagai daerah di Indonesia dan
membandingkannya dengan instrumen

56



PAKEHUM : Jurnal Ilmu Pendidikan Pancasila, Kewarganegaraan, dan Hukum

Volume 02, Nomor 03, Desember 2025

HAM internasional (seperti DUHAM atau
Kovenan Internasional).
v Observasi dan Diskusi Terfokus: Melakukan

pengamatan terhadap praktik-praktik budaya yang
menjadi objek kajian dan melakukan diskusi untuk
memahami makna filosofis di balik tradisi tersebut
serta hubungannya dengan perlindungan hak-hak
individu.

4. Teknik Analisis Data

Data yang telah terkumpul dianalisis secara deskriptif-
analitis. Peneliti melakukan reduksi data (memilah data
yang relevan), penyajian data dalam bentuk narasi yang
sistematis, dan penarikan kesimpulan. Proses analisis ini
menggunakan pisau bedah teori yang telah disusun
sebelumnya (Relativisme Budaya, Universalisme, dan
Vernakularisasi) untuk menjawab bagaimana integrasi nilai
lokal dalam perspektif HAM dapat diwujudkan secara
harmonis di Indonesia.

HASIL DAN PEMBAHASAN
Hasil
Berdasarkan proses observasi lapangan dan studi
dokumen yang dilakukan, peneliti merangkum temuan
penelitian ke dalam tiga poin utama sebagai berikut:
1. Eksistensi Nilai-Nilai Kemanusiaan dalam Tradisi
Lokal
Hasil observasi menunjukkan bahwa sebagian
besar komunitas adat di Indonesia memiliki sistem
nilai yang secara substansi selaras dengan prinsip-
prinsip HAM, meskipun tidak menggunakan
terminologi hukum modern. Peneliti menemukan
bahwa konsep-konsep seperti:

® Hak untuk Hidup dan Keamanan: Termanifestasi
dalam hukum adat yang melarang pertumpahan
darah dan mengedepankan denda adat sebagai
bentuk tanggung jawab.

e Keadilan Sosial: Tercermin
pembagian sumber daya alam kolektif (seperti
sistem Subak di Bali atau Lubuk Larangan di
Sumatra) yang menjamin hak setiap anggota
komunitas atas akses pangan dan air.

dalam sistem

® Martabat Manusia: Terwujud dalam upacara-
upacara adat yang menghormati siklus hidup
manusia dari lahir hingga kematian.

Pola Konflik antara Norma Adat dan Regulasi
HAM Formal Peneliti titik-titik
ketegangan yang nyata antara praktik lokal dengan
HAM nasional/internasional. Temuan di

menemukan

regulasi

— 98—

ISSN 3089-3755 (E)

lapangan mengidentifikasi bahwa konflik sering terjadi
pada:

a) Hierarki Gender: Adanya pola pewarisan atau
peran kepemimpinan adat yang masih membatasi
partisipasi perempuan di beberapa wilayah
observasi.

b) Hak Individu vs Kedaulatan Kolektif: Ditemukan
kasus di mana sanksi pengusilan (pengucilan) dari
desa adat dianggap sebagai pelanggaran hak
kebebasan bergerak dan bertempat tinggal oleh
otoritas sementara masyarakat adat
menganggapnya sebagai prosedur sah untuk

negara,
menjaga kesucian wilayah.

Efektivitas Pendekatan Budaya dalam Penyelesaian
Pelanggaran HAM

Data menunjukkan bahwa penyelesaian konflik atau
pelanggaran hak asasi di tingkat lokal cenderung lebih
efektif dan diterima secara luas jika melibatkan mekanisme
adat. Hasil penelitian mencatat:

a) Masyarakat cenderung enggan melaporkan kasus
ke jalur hukum formal jika prosedur tersebut
dianggap merusak harmoni kekeluargaan.

b) Mekanisme Musyawarah dan Mediasi Tokoh Adat
terbukti mampu menurunkan tensi konflik jauh
lebih cepat dibandingkan proses pengadilan
formal.

C) Terdapat kecenderungan masyarakat untuk lebih
patuh pada nilai-nilai "tabu" atau sanksi sosial
budaya dibandingkan ancaman pidana penjara
dalam konteks perlindungan hak milik atau
kehormatan tetangga.

Pembahasan

Integrasi antara nilai-nilai budaya lokal dan Hak Asasi
Manusia (HAM) di Indonesia merupakan sebuah dialektika
yang menuntut pemahaman mendalam bahwa keberagaman
tradisi bukanlah hambatan bagi penegakan martabat
kemanusiaan (Khoiroh et al., 2025). Dalam perspektif
relativisme budaya yang moderat, masyarakat Indonesia
tidak melihat manusia sebagai individu yang terpisah secara
mutlak, melainkan sebagai bagian integral dari komunitas
sosialnya. Hal ini menyebabkan implementasi HAM di
Indonesia memiliki corak khas yang menekankan pada
keseimbangan antara hak pribadi dan tanggung jawab
kolektif Kurniawan (2022). Dengan mengakui bahwa setiap
budaya memiliki cara tersendiri dalam memuliakan
manusia, kita dapat menghindari pemaksaan konsep HAM
yang bersifat satu arah dan beralih menuju dialog
antarperadaban yang lebih menghargai kearifan lokal
sebagai fondasi hukum yang hidup di tengah masyarakat.

57



PAKEHUM : Jurnal Ilmu Pendidikan Pancasila, Kewarganegaraan, dan Hukum

Volume 02, Nomor 03, Desember 2025

Sumaya (2025) Tantangan nyata yang muncul dalam
praktik di lapangan adalah bagaimana memberikan
perlindungan hukum yang kuat terhadap hak-hak komunal,
terutama terkait hak atas tanah ulayat dan sumber daya alam
yang dikelola secara adat. Komnas (2021). Dalam banyak
kasus, standar HAM yang terlalu berorientasi pada hak
milik pribadi sering kali gagal menangkap dimensi spiritual
dan sosial dari kepemilikan kolektif masyarakat adat. Oleh
karena itu, integrasi nilai lokal menuntut negara untuk
memperluas cakrawala hukumnya agar mampu menjamin
bahwa hak asasi manusia juga mencakup perlindungan
terhadap identitas kultural dan ruang hidup masyarakat
tradisional. Pengakuan terhadap hak komunal ini bukan
hanya masalah administratif, melainkan sebuah bentuk
penghormatan terhadap martabat bangsa yang berakar pada
sejarah panjang nusantara.

Dalam menghadapi praktik budaya yang mungkin
bersinggungan dengan standar universal seperti isu
kesetaraan gender atau kebebasan individu budaya lokal
harus dipandang sebagai entitas yang dinamis dan terus
berevolusi. Menggunakan prinsip universalisme sebagai
standar moral minimum, integrasi ini dilakukan melalui
proses penyaringan yang kritis namun tetap persuasif.
(Siswantara et al., 2024) Nilai- nilai lokal yang bersifat
diskriminatif perlu ditransformasi dari dalam melalui dialog
kebudayaan, sehingga perubahan menuju masyarakat yang
lebih adil tidak dirasakan sebagai ancaman luar, melainkan
sebagai upaya pemurnian kembali nilai-nilai luhur nenek
moyang yang sejatinya menjunjung tinggi keadilan. Dengan
demikian, HAM berperan sebagai pendorong bagi budaya
lokal untuk terus relevan dalam menghadapi tantangan
zaman tanpa harus mencabut akar tradisinya.

Keberhasilan integrasi ini sangat bergantung pada
proses  vernakularisasi, yaitu kemampuan untuk
menerjemahkan nilai-nilai HAM ke dalam bahasa dan
simbol-simbol budaya yang dimengerti oleh masyarakat
akar rumput (Kurniadi et al., 2025). Masyarakat cenderung
lebih patuh dan menghormati aturan yang memiliki
legitimasi sosial dan emosional di lingkungan mereka.
Ketika nilai-nilai seperti keadilan, kesetaraan, dan
perlindungan terhadap kaum lemah dibingkai dalam
pepatah adat, filosofi gotong royong, atau mekanisme
musyawarah, maka HAM tidak lagi dianggap sebagai
produk asing yang "diimpor" dari Barat Yunus (2020).
Sebaliknya, HAM akan dirasakan sebagai kristalisasi dari
moralitas lokal yang telah lama hidup, schingga
penegakannya muncul dari kesadaran batiniah masyarakat,
bukan sekadar ketakutan terhadap sanksi formal negara.

Sebagai langkah akhir, integrasi ini bermuara pada
penguatan pluralisme hukum yang harmonis, di mana
hukum negara dan hukum adat saling memperkuat dalam

— 98—

ISSN 3089-3755 (E)

melindungi hak asasi manusia. (Kurniawan et al., 2024).
Negara tidak boleh meniadakan peran tokoh adat dan
mekanisme lokal dalam menyelesaikan konflik, karena
pendekatan kultural sering kali lebih mampu memulihkan
luka sosial dan menjaga harmoni dibandingkan prosedur
pengadilan yang bersifat kaku. Melalui sintesis yang tepat,
Indonesia dapat menunjukkan kepada dunia bahwa
perlindungan hak asasi manusia yang kokoh justru lahir dari
rahim budaya yang dihargai. Jati diri bangsa yang
berdasarkan pada keadilan sosial dan kemanusiaan yang
adil dan beradab hanya dapat tercapai jika HAM universal
dan kearifan lokal berjalan beriringan dalam satu tarikan
napas pembangunan hukum nasional.

KESIMPULAN

Integrasi nilai-nilai budaya lokal dalam perspektif Hak
Asasi Manusia di Indonesia bukanlah sebuah upaya untuk
memicu pertentangan antara universalisme dan relativisme,
melainkan sebuah proses harmonisasi untuk memperkuat
legitimasi HAM di tingkat akar rumput. Berdasarkan hasil
penelitian dan pembahasan, dapat disimpulkan bahwa
kearifan lokal Nusantara memiliki substansi yang sangat
kaya akan nilai-nilai kemanusiaan, seperti prinsip gotong
royong, musyawarah, dan penghormatan terhadap alam
yang selaras dengan pilar-pilar HAM internasional.
Masalah yang sering muncul berupa benturan antara tradisi
dan standar global dapat dijembatani melalui strategi
vernakularisasi, di mana HAM diterjemahkan ke dalam
bahasa budaya setempat agar tidak dianggap sebagai entitas
asing. Dengan demikian, integrasi ini menciptakan model
perlindungan HAM vyang tidak hanya bersifat legalistik-
formal, tetapi juga sosiologis-kultural, sehingga masyarakat
merasa memiliki dan bertanggung jawab secara moral
untuk menegakkan hak-hak tersebut dalam kehidupan
sehari-hari.

Saran

1. Bagi Pemerintah dan Pembuat Kebijakan: Perlu
adanya percepatan pengesahan payung hukum
yang mengakui hak-hak masyarakat hukum adat
secara spesifik (seperti RUU Masyarakat Hukum
Adat). Hal ini penting agar hak komunal yang
menjadi nilai luhur budaya lokal mendapatkan
perlindungan hukum yang setara dalam kerangka
hukum nasional, sehingga konflik agraria dan
marginalisasi budaya dapat diminimalisir.

2. Bagi Lembaga Penegak Hukum dan HAM:
Diharapkan  para  praktisi hukum  dapat
menerapkan pendekatan sosio-legal yang lebih
humanis dalam menangani kasus- kasus di wilayah
adat. Pemanfaatan mekanisme restorative justice

58



PAKEHUM : Jurnal Ilmu Pendidikan Pancasila, Kewarganegaraan, dan Hukum

Volume 02, Nomor 03, Desember 2025

yang berbasis pada kearifan lokal harus lebih
dikedepankan untuk menyelesaikan sengketa yang
bersifat komunal demi menjaga harmoni sosial
tanpa mengabaikan hak-hak dasar individu.

3. Bagi Akademisi dan Aktivis HAM: Perlu
dikembangkan literasi HAM yang berbasis budaya
(vernakularisasi) dalam setiap kegiatan sosialisasi.

Pendidikan HAM sebaiknya tidak hanya
menggunakan pendekatan teks hukum
internasional, tetapi juga menggali dan

mengangkat kembali pepatah, filsafat, dan tradisi
lokal yang relevan, sehingga HAM dapat dipahami
sebagai bagian dari jati diri bangsa Indonesia.

DAFTAR PUSTAKA

Andini, S. D. (2022). Universalisme dan relativisme budaya
dalam penegakan hak asasi manusia terhadap kasus
kerangkeng manusia dan perbudakan modern.
Widya Yuridika: Jurnal Hukum, 5(2), 332-340.

Baderin, M. A. (2010). Hukum internasional hak asasi
manusia dan hukum Islam. Komnas HAM.

Khoiroh, M., & Romadhona, T. N. (2025). Internalisasi
nilai-nilai hak asasi manusia dalam pendidikan dini:
Strategi pembentukan HAM pada generasi muda.
EDUKIDS: Jurnal Inovasi Pendidikan Anak Usia
Dini, 5(1), 10-17.

Komnas Hak Asasi Manusia. (2021). Standar norma dan
pengaturan nomor 7 tentang hak asasi manusia atas
tanah dan sumber daya alam. Komnas HAM.

Kurniadi, K., Mu’aziz, F., & Muslicha, A. R. (2025).
Integrasi tradisi dan modernitas dalam reformasi
pendidikan  pesantren:  Studi
pesantren Sidosermo Surabaya. Islamika: Jurnal
Ilmu-Ilmu Keislaman, 25(1), 36-50.

Kurniawan, A., Triana, N., Sari, M., Hasibuan, N. L., &
Ramadhona, A. (2024). Hukum adat dan nilai
restoratif: Kontekstualisasi penyelesaian konflik
sumbang adat di Jambi. Masalah-Masalah Hukum,
53(2), 111-122.

Kurniawan, K. (2022). Perspektif budaya hukum dalam
perlindungan hak asasi manusia di Indonesia. Jurnal
Al Mujaddid Humaniora, 8(1), 38-48.

Mukhis, F. H. (2017). International human rights and
Islamic law: Sebuah upaya menuntaskan wacana-
wacana kemanusiaan. Muslim Heritage, 2(1), 1-18.

Nasoha, A. M. M., Atqiya, A. N., Rahmawati, D. A., Az-
Zahra, Z. L. A., & Shafira, N. (2024). Integrasi nilai
Pancasila dalam sistem hukum konstitusi Indonesia:
Implikasi terhadap perlindungan hukum adat.
Politika Progresif: Jurnal Hukum, Politik, dan
Humaniora, 1(4), 47-59.

kasus kawasan

— 98—

ISSN 3089-3755 (E)

Rasyad, P. A., Bintang, A., Ramadhan, N. R., & Winanti,
A. (2024). Konsistensi pemerintah Indonesia dalam
menjamin hak asasi manusia ditinjau dari aspek
yuridis dan historis. Innovative: Journal of Social
Science Research, 4(3), 11316-11329.

Rohman, S., Singalodra, N., & Maharani, D. A. (2024).
Eksplorasi sejarah pemikiran hukum: Integrasi
filsafat hukum dan sosiologi hukum pada Perppu

Nomor 2 Tahun 2017 tentang organisasi
kemasyarakatan. UNES Law Review, 6(4), 11278—
11289.

Sholihah, H., Judijanto, L., Fajrina, R. M., Saleh, I. N. S,
Apriyanto, A., Pujiningsih, D., & Milia, J. (2024).
Hak asasi manusia: Asal usul, penyusunan, dan
implementasi. PT Sonpedia Publishing Indonesia.

Siswantara, Y., & Rintoni, R. (2024). Pendidikan karakter
berbasis budaya: Menyeimbangkan identitas lokal,
nasional, dan global dalam era digital. Journal of
Cultural and Education, 1(2), 15-33.

Sumaya, P. S. (2025). Konflik antara hukum adat dan
hukum negara: Tantangan penegakan keadilan
dalam masyarakat adat. Manifesto: Jurnal Gagasan
Komunikasi, Politik, dan Budaya, 3(2), 1-12.

Yunus, M., Efendy, R., & Djunaidi, M. (2020). Kearifan
lokal untuk peradaban global: Melacak filosofi nilai
kearifan lokal To Wani To Lotang dan peranannya
terhadap penguatan nilai-nilai kebhinekaan di
Indonesia.

59



