SATEDIK: Jurnal Sains, Teknik, Ekonomi, dan Pendidikan ISSN 3123-3074 (E)
Volume 02, Nomor 01, Januari 2026

— 8 ——

KEARIFAN LOKAL MASYARAKAT NIAS

Amstrong Harefa?, Daria Darmawati Gea?, Yarniwa Gulo®, Asniar Windi Tafonao®, Alvian Putri Gulo?, Perdamaian Zega®, Penataran Lase?,
Antonius Zai®, Haris Joshua Hia”, Ardius Zai'"

D Pendidikan Pancasila Dan Kewarganegaraan, Fakultas Keguruan Dan Ilmu Pendidikan, Universitas Nias, Gunungsitoli, Indonesia
Email: amstrongharefal 2@gmail.com
2 Pendidikan Pancasila Dan Kewarganegaraan, Fakultas Keguruan Dan Ilmu Pendidikan, Universitas Nias, Gunungsitoli, Indonesia
Email: geadaria2@gmail.com
3 Pendidikan Pancasila Dan Kewarganegaraan, Fakultas Keguruan Dan Ilmu Pendidikan, Universitas Nias, Gunungsitoli, Indonesia
Email: yarniwagulo@gmail.com
9 Pendidikan Pancasila Dan Kewarganegaraan, Fakultas Keguruan Dan Ilmu Pendidikan, Universitas Nias, Gunungsitoli, Indonesia
Email: asniarwinditafonao@gmail.com
3 Pendidikan Pancasila Dan Kewarganegaraan, Fakultas Keguruan Dan Ilmu Pendidikan, Universitas Nias, Gunungsitoli, Indonesia
Email: guloalvianputri@gmail.com
% Pendidikan Pancasila Dan Kewarganegaraan, Fakultas Keguruan Dan Ilmu Pendidikan, Universitas Nias, Gunungsitoli, Indonesia
Email: pperdamaianzega@gmail.com
7 Pendidikan Pancasila Dan Kewarganegaraan, Fakultas Keguruan Dan Ilmu Pendidikan, Universitas Nias, Gunungsitoli, Indonesia
Email: tatalase07 | @gmail.com
® Pendidikan Pancasila Dan Kewarganegaraan, Fakultas Keguruan Dan Ilmu Pendidikan, Universitas Nias, Gunungsitoli, Indonesia
Email: zayanton528@gmail.com
% Pendidikan Pancasila Dan Kewarganegaraan, Fakultas Keguruan Dan Ilmu Pendidikan, Universitas Nias, Gunungsitoli, Indonesia
Email: harisjosuahia@gmail.com

19 Pendidikan Pancasila Dan Kewarganegaraan, Fakultas Keguruan Dan Ilmu Pendidikan, Universitas Nias, Gunungsitoli, Indonesia

Email: ardiuszai24@gmail.com

Abstract

This study examines the local wisdom of the Nias people by placing it within the framework of pluralism,
social harmony, and cultural values passed down from generation to generation. The Nias people are a
pluralistic community ethnically and religiously, consisting of the Nias tribe and various immigrant
groups such as Chinese, Batak, Padang, Javanese, as well as adherents of Protestant Christianity,
Catholicism, Islam, and Buddhism. This plurality is integrated in a social system supported by local
wisdom such as banua-fatalifusdta, emali dome si so ba lala, and sebua ta’ide’ide’6 which play a role in
maintaining social cohesion, tolerance, and conflict resolution within the family. This study uses a
qualitative method with a historical-normative approach through literature and document analysis, in
order to trace the historical construction and normative meaning of these local wisdom values. The results
show that the local wisdom of the Nias people functions as an effective social mechanism for maintaining
inter-religious and inter-ethnic harmony, and makes a significant contribution to the creation of social-
communitarian stability that is rarely found in other plural societies in Indonesia. This study strengthens
the understanding that traditional values and local wisdom are determining factors in the formation of
social harmony in Nias society.

Keywords: Local Wisdom Of The Nias People, Pluralism, Social Harmony, Local Wisdom.

Abstrak

Penelitian ini mengkaji kearifan lokal masyarakat Nias dengan menempatkannya dalam kerangka
pluralisme, harmoni sosial, dan nilai-nilai budaya yang diwariskan secara turun-temurun. Masyarakat
Nias merupakan komunitas plural secara etnis maupun agama, yang terdiri atas suku Nias dan berbagai
kelompok pendatang seperti Tionghoa, Batak, Padang, Jawa, serta penganut agama Kristen Protestan,
Katolik, Islam, dan Buddha. Pluralitas tersebut terintegrasi dalam suatu sistem sosial yang ditopang oleh
kearifan lokal seperti banua—fatalifusota, emali dome si so ba lala, dan sebua ta’ide’ide’6 yang berperan
menjaga kohesi sosial, toleransi, dan solusi konflik secara kekeluargaan. Penelitian ini menggunakan
metode kualitatif dengan pendekatan historis—normatif melalui analisis literatur dan dokumen, guna
menelusuri konstruksi historis serta makna normatif dari nilai-nilai kearifan lokal tersebut, Hasil
penelitian menunjukkan bahwa kearifan lokal masyarakat Nias berfungsi sebagai mekanisme sosial yang
efektif untuk memelihara harmoni antaragama dan antar-etnis, serta memberikan kontribusi signifikan
bagi terciptanya stabilitas sosial-komunitarian yang jarang ditemukan pada masyarakat plural lain di
Indonesia. Kajian ini memperkuat pemahaman bahwa nilai adat dan kearifan lokal menjadi faktor
determinan dalam pembentukan harmoni sosial pada masyarakat Nias.

Kata Kunci: kearifan lokal masyarakat Nias, paham pluralisme, harmoni sosial, kearifan lokal.


mailto:amstrongharefa12@gmail.com
mailto:geadaria2@gmail.com
mailto:yarniwagulo@gmail.com
mailto:asniarwinditafonao@gmail.com
mailto:guloalvianputri@gmail.com
mailto:pperdamaianzega@gmail.com
mailto:tatalase071@gmail.com
mailto:zayanton528@gmail.com
mailto:harisjosuahia@gmail.com
mailto:ardiuszai24@gmail.com

SATEDIK: Jurnal Sains, Teknik, Ekonomi, dan Pendidikan

— e —

Volume 02, Nomor 01, Januari 2026

PENDAHULUAN
Masyarakat Nias adalah salah satu masyarakat plural
yang ada di Provinsi Sumatera Utara. Sampai sekarang
masih belum ada sumber informasi yang pasti tentang asal-
usul masyarakat Nias yang sebenarnya. Salah satu suku
bangsa mayoritas yang ada dalam masyarakat Nias adalah
suku Nias. Suku Nias adalah kelompok masyarakat yang
hidup di pulau Nias. Dalam bahasa aslinya, orang Nias
menamakan diri mereka "Ono Niha" (Ono =
anak/keturunan; Niha = manusia) dan pulau Nias sebagai
"Tand Niha" (Tan6 = tanah). Suku Nias adalah masyarakat
yang hidup dalam lingkungan adat dan kebudayaan yang
masih tinggi. Hukum adat Nias secara umum disebut
fondrakd yang mengatur segala segi kehidupan mulai dari
kelahiran sampai kematian. Masyarakat Nias kuno hidup
dalam budaya megalitik dibuktikan oleh peninggalan
sejarah berupa ukiran pada batu-batu besar yang masih
ditemukan di wilayah pedalaman pulau ini sampai sekarang.
Masyarakat Nias adalah masyarakat plural yang
tidak hanya terdiri dari suku Nias saja, tetapi juga terdiri dari
suku-suku bangsa lainnya, seperti Tionghoa, Padang, Batak
dan Jawa. Hal ini terjadi karena datangnya orang-orang dari
luar Pulau Nias yang memiliki berbagai kepentingan,
seperti berdagang (perniagaan). Jejak mereka dapat dilacak
dari permukiman mereka yang sekarang di Idano Gawo,
Sirombu, Gunungsitoli (kota terbesar di Pulau Nias),
Lahewa, dan Tuhemberua semua terletak di daerah pesisir
pantai Pulau Nias, terbesar bagian Utara. Kemudian dalam
perjalanan waktu para pendatang ini semakin lama semakin
merasa betah tinggal di Pulau Nias, dan akhirnya
memutuskan untuk tinggal menetap di pulau ini. Menurut
Elio Modigliani, yang dikutip oleh Johannes Maria
Harmmerle, hal ini juga kemungkinan disebabkan oleh
terjadinya suatu proses asimilasi dalam suatu proses yang
panjang melalui migrasi para penduduk dan melalui
perkawinan campur. Lama-kelamaan tercipta suatu ciri
khas gabungan dari dua elemen etnis. Secara sosiologis,
asimilasi dalam bentuk perkawinan campuran ini semakin
memperkuat keberadaan atau status sosial mereka dalam
komunitas masyarakat Nias. Sebagai konsekuensi riil
sosiologisnya ialah bahwa akhirnya mereka diterima
sebagai bagian yang sah secara adat dan agama di dalam
masyarakat Nias. Asimilasi ini menjadi ikatan sosial yang
sangat kuat, tidak hanya secara sosiologis tetapi juga secara
emosional. Hal ini disebabkan oleh sistem kemasyarakatan
dalam masyarakat Nias yang berlandaskan atas hubungan
kekeluargaan dan kekerabatan. Selain pluralitas etnis di
atas, salah satu kenyataan objektif lainnya yang kelihatan
secara jelas dalam konteks masyarakat Nias adalah
pluralitas agama. Dari segi kehidupan keagamaan,
masyarakat Nias adalah masyarakat yang agamis-
pluralistik. Ada yang memeluk agama Kristen Protestan,
Katolik, Islam dan Buddha. Namun secara kuantitatif,
masyarakat Nias mayoritas memeluk agama Kristen
Protestan.Pada kenyataannya dalam perjalanan waktu yang
sangat panjang, masyarakat Nias yang agamis-pluralistik ini
telah hidup berdampingan dengan damai dan rukun. Sampai
saat ini masyarakat Nias telah hidup berdampingan secara
damai dan toleran. Secara sosiologis, masyarakat Nias
hidup secara bersama-sama sebagai sebuah komunitas

ISSN 3123-3074 (E)

sosial yang saling menerima, menghargai dan membaur satu
sama lain dalam kegiatan-kegiatan keagamaan dan
kegiatan-kegiatan sosial. Seperti pada perayaan hari-hari
besar keagamaan, masyarakat Nias yang berbeda agama
saling menghormati dalam pelaksanaan kegiatan-kegiatan
peribadatannya. Tidak ada keengganan orang yang beda
agama untuk menghadiri kegiatan-kegiatan keagamaan
meskipun hal tersebut diselenggarakan di tempat-tempat
ibadah seperti: gereja, masjid, dan sebagainya. Bahkan
sampai sekarang masih ada kebiasaan saling berkunjung ke
rumah antar-pemeluk agama sebagai pengikat tali
silaturahmi pada perayaan hari-hari besar keagamaan,
seperti Natal dan Tahun Baru atau Hari Raya Idul Fitri, dan
sebagainya. Juga dalam upacara-upacara adat seperti pesta
perkawinan dan upacara penguburan orang mati, tetap
terjalin kepedulian dan persaudaraan yang indah, baik
dalam peristiwa suka maupun duka.

Harmoni sosial yang telah tercipta dalam masyarakat
Nias ini telah menjadikannya berbeda dengan beberapa
masyarakat di daerah-daerah lain di Indonesia yang juga
agamis-pluralistik, namun pada kenyataannya seringkali
menjadi medan kekerasan dan ajang konflik sosial. Secara
historis, hampir tidak pernah terjadi konflik horizontal yang
bersifat destruktif di dalam masyarakat Nias. Tidak pernah
ada aksi teror atau kekerasan atas nama agama dan atau atas
nama suku seperti yang sering terjadi di daerah-daerah lain
di Indonesia. Harmoni sosial yang tercipta dalam komunitas
masyarakat Nias telah menjadi sebuah fakta sosial yang
layak untuk dianalisis dan diteliti. Harmoni sosial ini
menjadi sesuatu yang layak untuk diteliti oleh karena
biasanya pada komunitas masyarakat agamis-pluralistik di
daerah-daerah lain sering diwarnai disharmoni sosial atau
keretakan-keretakan dalam hubungan sosial antar individu
atau kelompok-kelompok sosial. Oleh karena itu, tulisan ini
bertujuan untuk mengkaji kearifan lokal masyarakat nias,
baik dari aspek Pluralisme, Harmonisasi sosial, dan
Kearifan lokal guna memberikan pemahaman yang lebih
mendalam mengenai perkembangan kearifan lokal
dimasyarakat nias Kajian ini diharapkan dapat memperkaya
literatur akademik dan memberikan kontribusi bagi
penguatan kesadaran masyarakat nias.

KAJIAN TEORI

Menurut Prof. John A. Titaley, pluralisme adalah
kenyataan bahwa dalam suatu kehidupan bersama manusia
terdapat keragaman suku, ras, budaya dan agama.
Keragaman agama itu terjadi juga karena adanya faktor
lingkungan tempat manusia itu hidup yang juga tidak sama.
Lingkungan hidup empat musim bagi seseorang akan
membuat orang tersebut memiliki karakter dan pembawaan
yang berbeda dengan orang yang hidup dalam lingkungan
yang hanya terdiri dari dua musim, seperti musim hujan dan
musim panas. Agama bukan saja suatu lembaga yang
berhubungan dengan Yang Mutlak saja, tetapi juga adalah
lembaga sosial. Dia adalah bagian dari kebudayaan karena
dia dihidupi dalam kehidupan manusia sehari-hari, sama
seperti kehidupan lainnya. Karenanya, sebagai suatu
institusi sosial, agama itu juga adalah bagian dari satu
sistem kebudayaan. Jadi kalau kebudayaan manusia itu
beragam, maka dapat dipahami pula kalau agama itu pun

9



SATEDIK: Jurnal Sains, Teknik, Ekonomi, dan Pendidikan

— e —

Volume 02, Nomor 01, Januari 2026

juga beragam. Mengapa agama itu juga bagian dari
kebudayaan, Karena manusia tidaklah dapat hidup di luar
kebudayaannya.

Bangsa Indonesia adalah bangsa yang plural, yaitu
bangsa yang terdiri dari berbagai agama, suku bangsa
(etnis), bahasa, kebudayaan, dan adat istiadat. Seharusnya
realitas kemajemukan ini disyukuri sebagai salah satu
kekayaan yang dapat merajut harmoni sosial di tiap-tiap
daerah di Indonesia, sekaligus sebagai modal untuk
membangun  integrasi  bangsa. = Namun  sangat
disayangkan,pluralitas atau perbedaan yang ada tersebut
justru seringkali dijadikan sebagai sumber atau faktor yang
menjadi penyebab konflik atau kekerasan, secara khusus
pertikaian antaragama di Indonesia, yang dalam beberapa
tahun terakhir menodai dan mengancam harmoni sosial dan
integrasi nasional. Padahal pluralisme terkait dengan
penghargaan dan toleransi antara self dan the other,
kelompok — tanpa memandang besar atau

kecil dengan kelompok lain. Pluralisme bukan pula
membenarkan segala ekspresi kebudayaan (nihilisme)
seperti budaya kekerasan, budaya memaksa, budaya
korupsi, dan dosa-dosa sosial lainnya.

Pluralisme berasal dari kata pluralism yang berarti
jamak. Ia dicirikan oleh keyakinan-keyakinan bahwa
pluralisme merupakan realitas fundamental yang bersifat
jamak, di mana ada banyak tingkatan dalam alam semesta
yang terpisah yang tidak dapat teredusir dan pada dirinya
independen. Sedangkan alam semesta pada dasarnya tidak
tertentukan dalam bentuk, tidak memiliki kesatuan atau
kontinuitas harmonis yang mendasar, tidak ada tatanan
koheren dan rasional fundamental. Pluralisme sebagai
konsep nilai ideal mesti dibangun dengan pemahaman-
pemahaman yang besar agar tidak setengah-setengah
ataupun justru terlalu berlebihan. Shihab memberikan
gambaran pluralisme dengan batasan- batasan tertentu,
yaitu: Pertama, pluralisme tidak semata menunjuk pada
kemajemukan. Namun yang dimaksud pluralisme adalah
keterlibatan aktif terhadap kenyataan kemajemukan
tersebut. Sikap dan tindakan aktif untuk memahami
perbedaan dan persamaan guna tercapainya kerukunan
dalam kebhinekaan. Kedua, pluralisme harus dibedakan
dengan kosmopolitanisme yang hanya menunjuk pada suatu
realitas di mana anecka ragam ras, bangsa hidup
berdampingan di suatu lokasi. Ketiga, pluralisme harus
dibedakan dengan relativisme. Relativisme berasumsi
bahwa hal-hal yang menyangkut kebenaran atau nilai-nilai
ditentukan oleh pandangan hidup serta kerangka berpikir
seseorang atau masyarakat. Keempat, pluralisme bukanlah
sinkretisme di mana terdapat usaha untuk menciptakan
suatu agama baru dengan memadukan unsur tertentu atau
sebagian komponen ajaran dari beberapa agama untuk
dijadikan bagian integral dari agama tersebut. Sikap dan
tindakan dalam berinteraksi menjadi hal terpenting
mengingat hakekat manusia sebagai makhluk sosial.
Keterlibatan aktif dengan kelompok lain untuk bertoleransi,
memahami, serta membangun dan memperkaya keragaman
dalam komunitas global adalah pengertian pluralisme yang
lebih mendalam.

Knitter mengatakan bahwa ada tiga jembatan yang
dapat menghubungkan memori umat beragama ke dalam

ISSN 3123-3074 (E)

satu sikap yang mendukung teologi pluralisme di antara
umat beragama. Pertama, jembatan historis-kultural.
Melalui cara ini, maka titik tekan dari pembahasan
mengenai agama-agama adalah sifat kebenarannya yang
relatif. Dengan melihat bahwa semua agama hidup dalam
sebuah keterbatasan budaya, maka ia tidak bisa menjadi
standar untuk melihat kebenaran agama lain. Kedua,
jembatan teologis-mistis ini diartikan bahwa isi pengalaman
keagamaan yang otentik itu tidak terbatas, dan melampaui
segala bentuk untuk menggapai. Misteri Allah yang tidak
terbatas itu menuntut pluralisme keagamaan dan melarang
agama manapun memiliki firman satu-satunya atau firman
terakhir. Ketiga, jembatan -etis-praktis. Motivasi dari
pendekatan pluralitas bukanlah kesadaran historis,
kepercayaan mistis, tetapi perjumpaan dengan penderitaan-
penderitaan umat manusia dan kebutuhan untuk mengakhiri
keadaan yang membangkitkan kemarahan itu. Kebutuhan
mempromosikan keadilan, menjadi kebutuhan umat
beragama terhadap kepercayaan mereka. Ini merupakan
awal dari teologi pembebasan.

Sebagai makhluk sosial, manusia tidak dapat hidup
tanpa orang lain. Manusia tidak hidup sendirian, tetapi
bersama orang lain. Pola dasar keberadaan manusia ialah
hubungan antar-pribadi. Keberadaan manusia bersama
dengan sesamanya merupakan kenyataan yang tidak dapat
disangkal. Tidak mungkin hidup tanpa orang lain. Manusia
tidak mandiri dalam arti mampu hidup tanpa orang lain.
Suatu masyarakat akan berada dalam ketertiban,
ketenteraman, dan kenyamanan, bila berhasil membangun
harmoni sosial. Banyak hal yang berkaitan dengan harmoni
sosial, baik dari aspek ideologi, politik, ekonomi, budaya,
pertahanan, dan keamanan. Sebagai makhluk sosial, setiap
orang tidak akan pernah hidup dengan dirinya sendiri, tanpa
bergantung pada orang lain di sekitarnya. Seseorang akan
selalu butuh dengan yang lain, tidak hanya untuk saling
bantu dan tolong-menolong, tapi juga untuk

membangun komunitas sosial yang saling mendukung
dan bekerja sama untuk mencapai tujuan yang diinginkan.
Kehidupan masyarakat Indonesia yang berasal dari latar
belakang yang beragam suku, budaya, agama, tradisi,
pendidikan, ekonomi dan sebagainya, adalah sesuatu yang
niscaya dan tidak dapat dielakkan oleh setiap individu.
Namun di situlah keindahan sebuah komunitas sosial bila
mampu merekat berbagai perbedaan itu dan menjadikannya
sebagai sarana untuk saling memahami, tepo seliro dan
toleransi, yang akhirnya akan melahirkan persatuan dan
saling mencintai.

Pada kenyataannya, di tengah masyarakat kita
berbagai perbedaan itu kerap menjadi bom waktu dan
sumbu  pemicu  terjadinya  konflik horizontal
berkepanjangan. Tentu banyak variabel penyebab
munculnya berbagai konflik. Bahkan bisa jadi konflik
membara dapat muncul dari sebuah komunitas yang berasal
dari latar belakang budaya, ekonomi, suku dan pendidikan
yang sama. Konflik seperti ini kerap terjadi pada
masyarakat Indonesia yang hidup di pedalaman dan tidak
memiliki pendidikan memadai untuk mengomunikasikan
masalah yang terjadi di tengah mereka. Sehingga bagi
mereka bahasa otot jauh lebih efektif untuk menyelesaikan
masalah tersebut ketimbang bahasa otak. Situasi seperti di

10



SATEDIK: Jurnal Sains, Teknik, Ekonomi, dan Pendidikan

— e —

Volume 02, Nomor 01, Januari 2026

atas mungkin sangat sulit kita temukan terjadi di wilayah
perkotaan dengan tingkat pendidikan masyarakatnya yang
lebih baik. Walau perspektif ini tidak berlaku mutlak.
Karena kita juga kerap menyaksikan para mahasiswa yang
notabene berasal dari kalangan terdidik terkadang juga suka
menyelesaikan masalah yang mereka hadapi dengan bahasa
otot: tawuran, perkelahian jalanan dan menafikan eksistensi
mereka sebagai komunitas terdidik yang layak dijadikan
sebagai teladan. Konflik dapat terjadi di mana saja, pada
siapa saja dan komunitas manapun, tidak peduli apakah ia
berasal dari kalangan terpelajar, suku atau agama yang
sama. Setiap orang dapat terlibat dalam arus konflik yang
terjadi  di  hadapannya, atau bersentuhan langsung
dengannya kecuali mereka yang memiliki pikiran yang
jernih, hati yang lapang dan kendali nafsu yang kuat.
Perbedaan budaya, kultur dan tradisi suatu wilayah dengan
wilayah yang lain juga akan menghasilkan karakter yang
berbeda. Inilah salah satu kekayaan bangsa kita yang terdiri
dari banyak suku yang tersebar di berbagai wilayah.
Sebagaimana disebutkan di atas bahwa pelbagai perbedaan
tersebut dapat menjadi pemicu munculnya sebuah konflik
bila tidak dikelola dengan baik.

Kearifan lokal (local genius/local wisdom)
merupakan pengetahuan lokal yang tercipta dari hasil
adaptasi suatu komunitas yang berasal dari pengalaman
hidup yang dikomunikasikan dari generasi ke generasi.
Kearifan lokal dengan demikian merupakan pengetahuan
lokal yang digunakan oleh masyarakat lokal untuk bertahan
hidup dalam suatu

lingkungannya yang menyatu dengan sistem
kepercayaan, norma, budaya dan diekspresikan di dalam
tradisi dan mitos yang dianut dalam jangka waktu yang
lama. Proses regenerasi kearifan lokal dilakukan melalui
tradisi lisan (cerita rakyat) dan karya-karya sastra, seperti
babad, suluk, tembang, hikayat, lontarak dan lain
sebagainya. Masyarakat dengan pengetahuan dan kearifan
lokal telah ada di dalam kehidupan semenjak zaman dahulu
mulai dari zaman prasejarah sampai sekarang ini. Kearifan
tersebut merupakan perilaku positif manusia dalam
berhubungan dengan alam dan lingkungan sekitarnya yang
dapat bersumber dari nilai-nilai agama, adat istiadat, petuah
nenek moyang atau budaya setempat (Wietoler, 2007), yang
terbangun secara alamiah dalam suatu komunitas
masyarakat untuk beradaptasi dengan lingkungan di
sekitarnya. Perilaku ini berkembang menjadi suatu
kebudayaan di suatu daerah dan akan berkembang secara
turun-temurun. Secara umum budaya lokal dimaknai
sebagai budaya yang berkembang di suatu daerah, yang
unsur-unsurnya adalah budaya suku-suku bangsa yang
tinggal di daerah itu.

Sementara Moendardjito mengatakan bahwa unsur
budaya daerah potensial sebagai local genius karena telah
teruji kemampuannya untuk bertahan sampai sekarang.
Ciri-cirinya adalah: mampu bertahan terhadap budaya luar,
memiliki kemampuan mengakomodasi unsur-unsur budaya
luar, mempunyai kemampuan mengintegrasikan unsur
budaya luar ke dalam, budaya asli, mempunyai kemampuan
mengendalikan, mampu memberi arah pada perkembangan
budaya.

ISSN 3123-3074 (E)

METODOLOGI PENELITIAN

Penelitian ini menggunakan desain kualitatif dengan
pendekatan historis-normatif untuk menelusuri Kearifan
lokal masyarakat nias melalui peristiwa historis dan kajian
Pluralisme, Harmoni sosial dan Kearifan lokal. Populasi
penelitian mencakup dokumen Kearifan lokal, arsip sejarah
dan literatur akademik, sedangkan sampel dipilih dengan
purposive sampling berdasarkan relevansi dan otoritas
sumber. Data dikumpulkan melalui studi pustaka dengan
instrumen analisis dokumen yang telah dinyatakan layak
karena indikatornya konsisten menggambarkan variabel
historis dan normatif. Analisis data dilakukan melalui
analisis  historis untuk mengidentifikasi kronologi
perubahan, serta analisis normatif-yuridis untuk
menafsirkan makna kearifan lokal. Model penelitian
dirumuskan dalam alur hubungan pluralisme, harmoni
sosial dan kearifan lokal di masyarakat nias.

HASIL DAN PEMBAHASAN
1. Kearifan Lokal
a. Banua dan fatalifusota.

Banua dapat diartikan sebagai sebuah wilayah
(teritorial) yang di dalamnya terdapat sejumlah individu-
individu yang berinteraksi satu sama lain. Jadi, banua
merupakan tempat tinggal sekelompok manusia atau sebuah
komunitas sosial. Di dalam banua ini, disepakati sejumlah
hukum atau norma yang mengatur kelangsungan hidup
bersama demi tetap terpeliharanya harmoni sosial.
Sedangkan fatalifusdta, memiliki makna ‘persaudaraan’,
yang tidak hanya didasarkan atas hubungan darah (klan),
tapi juga hubungan persaudaraan karena berada dalam ‘satu
banua’, meskipun berbeda marga, suku, maupun agama.
Ketika banua didirikan, ada ikrar (janji/sumpah) dari setiap
orang yang mau bergabung sebagai anggota masyarakat
yang sah di dalam banua. Makanya ada ungkapan yang
mengatakan: ,ufabobédo banua” yang berarti ,saya
mengikatkan diri saya sebagai bagian dari masyarakat ini‘.
Hal ini merupakan komitmen dan kepatuhan terhadap
segala hukum atau norma yang berlaku dalam masyarakat
tersebut. Oleh karena itu, banua sebagai komunitas sosial
dalam kehidupan sosiologis masyarakat Nias merupakan
sebuah tempat kehidupan bersama, yang di dalamnya
terdapat banyak orang dari berbagai etnis (suku bangsa)
yang bukan hanya terdiri dari suku bangsa Nias saja, dari
timur dan barat, dari berbagai agama, dan dari berbagai
marga yang berbeda-beda. Akhirnya, semua ikatan,
komunikasi dan interaksi sosial yang terjadi di dalamnya
disebut sebagai, fabanuasa‘. Kearifan lokal ini telah lama
dipelihara, bahkan telah mengakar kuat dalam prinsip-
prinsip hidup bersama dalam komunitas masyarakat Nias
termasuk Kota Gunungsitoli. Dalam kearifan lokal ini
terlihat secara jelas nilai-nilai harmoni sosial yang
bernuansa pluralitas etnis secara khusus pluralitas agama.
Jadi, apapun agamanya tidak menjadi persoalan, yang
paling penting adalah ,dia itu talifusdgu, banuagu,. Itulah
sebabnya dalam berbagai kegiatan di Kota Gunungsitoli
kita bisa melihat orang-orang dari berbagai agama dan atau
denominasi bisa duduk bersama dengan rukun.

Seperti yang diungkapkan oleh Ketua Umat Buddha
tentang kerukunan umat beragama di Gunungsitoli sebagai

11



SATEDIK: Jurnal Sains, Teknik, Ekonomi, dan Pendidikan

— e —

Volume 02, Nomor 01, Januari 2026

berikut: Kebenaran bersifat otoritas. Orang tidak bisa
menyatakan kebenaran secara universal, karena akan
memaksakan orang lain untuk membenarkan apa yang
dianggap dirinya benar. Kebenaran adalah milik individu,
sehingga orang akan menghormati kebenaran.

Bukti ajaran yang membuat umat Buddha harmoni
dengan sesamanya adalah ajaran-ajaran yang diberikan
yang mendorong untuk saling menghargai. Seperti tertulis
dalam Kitab Suci Dhammapada Vagga: XVI, Gatha, 183
,Sabbapassa akaranam kusalasau pasampada
sacittapariyodapanart atam buddhana sasanrin” (Jangan
berbuat jahat, berusahalah melakukan kebijakan sucikan
pikiran. Inilah ajaran para Buddha) Berangkat dari
pemahaman ini lah maka umat Buddha menjaga kestabilan
hubungan dengan sesamanya, meskipun berbeda agama
atau bangsa. Banyak hal yang dapat dilakukan oleh
masyarakat dalam rangka membangun kerukunan
antarumat beragama. Dalam hal ini sebaiknya tidak
membicarakan doktrin masing-masing, karena perbedaan
doktrin dapat memicu munculnya sentimen agama. Sikap
saling menghormati dan saling bekerjasama antara pemeluk
agama yang berbeda-beda merupakan sikap umat Buddha.
Sebagaimana tertuang dalam Kitab Buddha Vagga, 7,
Dhammapada XIV : 185 Barang siapa mencari kebahagiaan
dari diri sendiri dengan jalan menganiaya makhluk lain
yang juga mendambakan kebahagiaan, agama Buddha
mengajarkan kepada umatnya untuk menempatkan
persatuan dan kesatuan bagi kepentingan bersama.

b. Emali dome si so ba lala, ono luo na so yomo

Ungkapan ini merupakan salah satu filsafat hidup
masyarakat Nias. Secara bebas dapat diterjemahkan ke
dalam bahasa Indonesia sebagai berikut: ,seseorang yang
masih berada

di jalan dianggap sebagai tamu tak dikenal atau orang
asing, namun seseorang itu dapat menjadi saudara (tamu
agung) yang sangat dihormati kalau ia sudah berada di
dalam rumabh kita“. Ungkapan ini sesungguhnya merupakan
penghormatan yang sangat tinggi dari masyarakat Nias
terhadap tamu atau orang asing (pendatang) yang datang
berkunjung, bertamu, atau singgah di rumah masyarakat
Nias dalam lingkup yang paling kecil, atau di daerah Nias
dalam lingkup yang lebih luas. Filsafat hidup ini juga sangat
mengakar kuat dalam kehidupan masyarakat Nias secara
umum dan di dalam kehidupan

masyarakat Kota Gunungsitoli secara khusus. Filsafat
ini menghadirkan kenyamanan, keamanan, persahabatan
dan rasa persaudaraan terhadap siapa pun yang datang
berkunjung atau pun tinggal menetap di Kota Gunungsitoli
dan di Nias secara keseluruhan. Melalui filsafat hidup ini,
masyarakat Nias mau mengungkapkan bahwa tamu atau
orang asing (pendatang) yang memperkenalkan dirinya dan
memberitahu maksud kedatangannya adalah tamu agung
yang layak diperlakukan sebagai orang terhormat. Hal ini
berlaku kepada siapa saja tanpa melihat latar belakang
agama, etnis, marga, dan sebagainya. Selain pemaknaan di
atas, secara sosial dan budaya, ungkapan ini juga bisa
dipahami dalam dua pengertian: Pertama, mau
mengungkapkan  keinginan  ,tuan rumah® untuk
mengundang ,tamunya“ datang ke dalam rumah. Ini adalah

ISSN 3123-3074 (E)

bagian dari keramahtamahan dan keterbukaan orang Nias.
Kedua, bentuk ajakan ,tuan rumah‘ kepada orang lain untuk
membicarakan (musyawarah) sesuatu hal (biasanya dipakai
ketika ada ,tamu‘ yang hendak ,manofu niha‘/melamar
anak perempuan).

c. Sebua ta’ide’ide’o, side’ide’ide mutayaigo

Ungkapan ini seringkali digunakan sebagai salah satu
cara untuk menyelesaikan berbagai konflik atau masalah
yang terjadi di kalangan masyarakat Nias. Ungkapan ini
memiliki makna agar masalah yang besar jangan dibesar-
besarkan, sebaliknya diusahakan menjadi lebih sederhana
(kecil) sehingga dapat diselesaikan secara tuntas tanpa
meninggalkan bekas atau dendam apapun di hati kedua
belah pihak yang sudah bertikai atau berkonflik. Kearifan
lokal ini sering diperdengarkan oleh para orang tua dan
tokoh-tokoh masyarakat dalam pertemuan-pertemuan yang
membahas tentang penyelesaian masalah-masalah sosial,
secara khusus masalah-masalah antarwarga dan masalah-
masalah kekeluargaan. Semua ini dilakukan demi menjaga
dan mempertahankan harmoni sosial yang sudah lama
terjalin dan terpelihara dalam komunitas masyarakat.
Dalam penyelesaian masalah-masalah sosial tersebut, tidak
ada pembedaan marga, suku, agama maupun status sosial
lainnya; semuanya didasarkan atas nilai-nilai kekeluargaan,
keadilan dan kesetaraan.

d. Pemahaman dan penekanan nilai-nilai keagamaan
yang sangat kuat bagi pemeluk-pemeluknya

Tidak ada keengganan untuk bergaul, bersahabat, dan
bekerja sama dengan orang lain yang berbeda agama, etnis,
atau marga, sebab setiap orang memegang teguh keyakinan
agamanya masing-masing tanpa bisa dipengaruhi oleh
orang lain yang berbeda keyakinan dengannya. Hal ini
sangat didukung oleh sikap toleransi yang tinggi di antara
umat beragama, secara khusus dalam pelaksanaan-
pelaksanaan ibadah dan kegiatan perayaan hari-hari besar
keagamaan. Demikian juga tidak pernah ada masalah dalam
hal pembangunan rumah-rumah ibadah. Semua hal ini tidak
dapat dipisahkan dari pengaruh nilai-nilai beberapa kearifan
lokal seperti telah disebutkan di atas, yang telah menjiwai
dan mendasari kelangsungan kehidupan masyarakat Nias
umumnya. Masyarakat nias dengan segala kearifan
lokalnya mengingatkan negara kita yang plural ini bahwa
untuk

menciptakan kerukunan antarumat beragama dalam
komunitas masyarakat Indonesia ini, sangat dibutuhkan
sikap untuk bersedia saling menerima satu sama lain dengan
penuh kasih dan ketulusan, tanpa ada rasa curiga atau
prasangka buruk apa pun terhadap satu dengan lainnya.
Harmoni sosial antarumat beragama seperti ini
menunjukkan kedewasaan dan kematangan masyarakat
Kota Gunungsitoli dalam memahami kehidupan

keagamaan sebagai alat perekat sosial yang sangat
ampuh untuk mempersatukan dan memperdamaikan. Olaf
H. Schuman mengatakan bahwa: Toleransi beragama
membutuhkan manusia yang memiliki mentalitas matang
serta dewasa dan mampu mengendalikan emosinya. Di
bidang keagamaan, kita selalu menemukan bahwa orang-
orang yang bersikap paling toleran terdiri dari mereka yang

12



SATEDIK: Jurnal Sains, Teknik, Ekonomi, dan Pendidikan

— e —

Volume 02, Nomor 01, Januari 2026

sadar serta kokoh dalam memegang keyakinannya Hanya
dengan cara ini dapat tercipta suatu harmoni sosial
antarumat beragama di Indonesia. Bambang Ruseno pernah
mengatakan bahwa: Kerjasama yang sesungguhnya berawal
manakala baik golongan Muslim maupun Kristen sama-
sama mengakui bahwa belajar untuk hidup bersama sebagai
kesetiaannya kepada Tuhan, untuk mewujudkan keadilan
dan perdamaian dunia serta pembangunan bangsa adalah
lebih penting daripada perpecahan dan permusuhan yang
terus-menerus. Eka Darmaputera juga pernah mengatakan
bahwa: Pluralisme agama menolong kita untuk rendah hati
menyadari bahwa sikap superioritas tidak bermanfaat untuk
mengerti orang

lain lebih baik sebab Allah mengasihi semua manusia
tanpa terkecuali, dan karenanya kita harus menjadi sesama
atau menjadi sahabat bagi saudara-saudara kita yang
berkepercayaan lain Kutipan di atas semakin memperjelas
kepada kita bahwa setiap orang di muka bumi ini
bertanggung jawab untuk perdamaian di tengah-tengah
komunitas di mana kita hidup dan berkarya. Sehubungan
dengan tanggung jawab ini, mungkin kata-kata Henry
Nouwen berikut bisa memberi inspirasi bagi kehidupan
bersama di Indonesia: Panggilan kita adalah sebuah
kehidupan penciptaan damai di mana semua yang Kkita
lakukan, katakan, pikirkan, atau mimpikan merupakan
bagian dari kepedulian kita untuk menciptakan perdamaian
dunia.

Dalam konteks perdamaian global, Paul F. Knitter
juga mengatakan bahwa tidak ada damai di antara bangsa-
bangsa kecuali ada damai dan kerja sama di antara agama-
agama. Adalah sebuah kenyataan sosial bahwa setiap orang
dari golongan suku, agama, dan ras manapun pasti saling
membutuhkan. Karena itu, setiap orang harus menjalin
hubungan dengan sesamanya dalam kehidupan bersama
sebagai sebuah komunitas sosial. Arie Jan Plaisier
mengungkapkan hal ini dalam salah satu bukunya, sebagai
berikut: Keberadaan manusia bersama dengan sesamanya
merupakan kenyataan yang tidak dapat disangkal. Tidak
mungkin hidup tanpa orang lain. Manusia tidak mandiri
dalam arti mampu hidup tanpa orang lain. Demikian juga
Broto Semedi, menyatakan hal ini dalam salah satu
tulisannya: Kita menjalani dan menjalankan kehidupan di
dalam kehidupan

bersama (masyarakat) bersama-sama dengan orang-
orang yang meyakini/menganut filsafat hidup atau agama
yang berbeda-beda. Di dalam kehidupan bersama yang
demikian itu, sikap dasar kita ialah: memandang-menerima-
memperlakukan setiap orang di dalam kehidupan bersama
(siapa pun, suku bangsa apa pun, dengan warna kulit
bagaimana pun, apa pun jenis kelaminnya, penganut filsafat
hidup atau agama mana pun, apa pun posisi sosialnya),
sebagai sesama manusia, dengan martabat manusia yang
sama yaitu partner cksistensial Allah, oleh karena itu
memiliki hak asasi yang sama.

KESIMPULAN

Masyarakat Nias adalah masyarakat plural yang stabil
secara sosial Keanekaragaman etnis dan agama tidak
menimbulkan konflik signifikan karena adanya sistem
sosial yang memayungi perbedaan melalui nilai-nilai adat

ISSN 3123-3074 (E)

dan hubungan kekerabatan yang kuat, Kearifan lokal
menjadi fondasi utama harmoni sosial Konsep banua—
fatalifusdta menegaskan persaudaraan lintas marga, etnis,
dan agama; emali dome si so ba lala menanamkan
penghormatan tinggi kepada tamu; sementara sebua
ta’ide’ide’d mengajarkan penyelesaian konflik secara
damai dan tidak membesarkan masalah Nilai-nilai ini
terbukti memperkuat integrasi sosial, Pluralisme dipahami
sebagai keterlibatan aktif dalam keragaman Masyarakat
Nias tidak hanya hidup berdampingan, tetapi juga
berinteraksi, saling membantu, dan bekerja sama dalam
kegiatan  sosial-keagamaan  schingga  menciptakan
hubungan yang inklusif dan toleran dalam kehidupan
sehari-hari, Harmoni sosial masyarakat Nias merupakan
hasil internalisasi nilai agama dan adat. Setiap pemeluk
agama memiliki keyakinan yang kuat sehingga tidak mudah
terprovokasi, ditambah sikap toleransi tinggi dan
penghormatan terhadap ibadah serta perayaan keagamaan
orang lain, Model sosial Nias dapat menjadi rujukan
nasional, Praktik pluralisme yang stabil dan damai di Nias
menunjukkan bahwa harmoni dalam masyarakat
multikultural dapat terwujud melalui penguatan nilai adat,
kearifan lokal, dan internalisasi nilai keagamaan.

Saran

Pelestarian kearifan lokal melalui pendidikan dan
kurikulum budaya Sekolah, lembaga adat, dan pemerintah
daerah perlu memasukkan nilai-nilai seperti banua,
fatalifus6ta, dan budaya musyawarah ke dalam program
edukasi untuk memperkuat identitas dan harmoni generasi
muda, Pentingnya dokumentasi dan penelitian lanjutan
Kearifan lokal yang sebagian besar masih bersifat lisan
perlu didokumentasikan secara sistematis dalam bentuk
buku, arsip digital, dan penelitian akademik agar tidak
mengalami erosi budaya, Penguatan peran lembaga adat
dalam mediasi konflik modern Lembaga adat perlu
diberdayakan sebagai mediator dalam konflik yang muncul
akibat modernisasi, perubahan gaya hidup, atau pengaruh
eksternal, karena mekanisme adat terbukti efektif dalam
penyelesaian konflik secara damai, Kolaborasi antaragama
untuk memperkuat toleransi Forum lintas agama di Nias
perlu terus difasilitasi untuk menjaga komunikasi, saling
memahami doktrin secara proporsional, dan memperkuat
solidaritas sosial, Integrasi nilai kearifan lokal dalam
kebijakan publik. Pemerintah daerah dapat menjadikan
nilai-nilai lokal sebagai dasar penyusunan kebijakan sosial
misalnya penguatan sosial kemasyarakatan, pengembangan
pariwisata budaya, dan strategi pembangunan berbasis
kultural.

DAFTAR PUSTAKA

Abdurrahman Wahid, Kemajemukan Modal Membangun
Bangsa, (Makalah tidak diterbitkan, 8 Agustus
2003), h. 3.

Alwi Shihab, Islam Inklusif, (Bandung: Mizan, 1999), h.
41-42.

Arie Jan Plaisier, Manusia, Gambar Allah : Terobosan-
Terobosan dalam Bidang Antropologi Kristen.
(Jakarta: BPK Gunung Mulia, 2002) h. 103.

13



SATEDIK: Jurnal Sains, Teknik, Ekonomi, dan Pendidikan

Volume 02, Nomor 01, Januari 2026

Arie Jan Plaisier, Manusia, Gambar Allah, Terobosan-
Terobosan dalam Bidang Antropologi Kristen.
(Jakarta: BPK Gunung Mulia, 2002), h. 103.

Aristiono Nugroho, ,Harmoni Sosial Berbasis Ketuhanan®,
Sosiologi Dakwah, 7 Maret 2009, diakses 25
Nopember 2011,
http://sosiologidakwah.blogspot.com/2009/03/harm
oni-sosial-berbasis- ketuhanan.html/25-11-2011/.

Ayatrohaedi, Kepribadian Budaya Bangsa (local genius),
(Jakarta: Pustaka Jaya, 1986).

Bambang Ruseno Utomo, Hidup Bersama Di Bumi
Pancasila: Sebuah Tinjauan Hubungan Islam dan
Kristen di Indonesia. (Malang: Pusat Studi Agama
dan Kebudayaan, 1993), h. 273.

Eka Darmaputera, ,Teologi Persahabatan Antar Umat
Beragama“, dalam Keadilan Bagi Yang Lemabh,
Buku Peringatan Hari Jadi ke-67 Prof. Dr. Thromi,
MA., Karel Erari, et.al., (Jakarta, tanpa penerbit:
1995), h. 194.

Erwan Baharudin, ,Kearifan Lokal, Pengetahuan Lokal dan
Degradasi Lingkungan®, 3 Agustus 2011, diakses 25

Nopember 2011,
http://www.scribd.com/doc/61508852/KEARIFAN-
LOKAL.

Henry Nouwen, The Road To Peace: Karya Untuk
Pendamaian Dan Keadilan. (Yogyakarta: Penerbit
Kanisius, 2004), h. 56-57.

Indahnya Harmoni Sosial‘, Almanar, 2 Januari 2013,
diakses 25 Nopember 2011,
http://www.almanar.co.id/artikel-
asatidzah/indahnya-harmoni- sosial.html.

Johannes Maria Hammerle, Asal Usul Masyarakat Nias:
Suatu Interpretasi, (Gunungsitoli: Yayasan Pusaka
Nias, 2001), h. 42.

John Titaley, ,Pluralisme dan Kerukunan Hidup Beragama“,
Suara Merdeka 9 Desember 2005, diakses 31 Maret
2012,
http://www.suaramerdeka.com/harian/0512/09/opi4
.htm.

Lorens Bagus, Kamus Filsafat, (Jakarta: Gramedia, 1996),
h. 853.

Neraca Gus Dur Di Panggung Kekuasaan, Khamami Zada
(ed), (Jakarta: LAKPESDAM, 2002), h. 144.

Olaf  H. Schumann, Menghadapi ~ Tantangan,
Memperjuangkan Kerukunan (Jakarta: BPK Gunung
Mulia, 2009), h. 59.

Paul F. Knitter dan John Hick, Mitos Keunikan Agama

Kristen (The Myth of Christian Uniqueness),

(Jakarta: BPK Gunung Mulia, 2001).

F. Knitter, Pengantar Teologi Agama-Agama.

(Penerbit Kanisius, 2008) h. 290.

Phil J. Garang, Nias: Membangun Harapan Menapak Masa

Depan. (Jakarta: Yayasan Tanggul Bencana

Indonesia, 2007), h. 47.

Gunawan mengemukakan ini dalam makalah

Kongres Bahasa berjudul ‘Kearifan Lokal dalam

Tradisi Lisan dan Karya Sastra® (Oktober 2008),

dikutip dalam AA G Oka Wisnumurti, Mengelola

Nilai Kearifan Lokal Dalam Mewujudkan

Kerukunan Umat Beragama: Suatu tinjauan

Paul

Restu

— 8 ——

ISSN 3123-3074 (E)

Empiris-Sosiologis, 2010, diakses 25 Nopember
2011, http://www.yayasankorpribali.org/artikel-
dan-berita/59-mengelola-nilai-kearifan-lokal dalam-
mewujudkan-kerukunan-umat-beragama.html
Wikipedia, ,Suku Nias®, 25 Nopember 2011, diakses 29
Agustus 2014,
http://id.wikipedia.org/wiki/Suku_Nias.

14



