
SATEDIK: Jurnal Sains, Teknik, Ekonomi, dan Pendidikan                                                                   ISSN 3123-3074 (E) 

Volume 02, Nomor 01, Januari 2026 
 

 

8 
 

KEARIFAN LOKAL MASYARAKAT NIAS 
 

Amstrong Harefa1), Daria Darmawati Gea2), Yarniwa Gulo3), Asniar Windi Tafonao4), Alvian Putri Gulo5), Perdamaian Zega6), Penataran Lase7),  

Antonius Zai8), Haris Joshua Hia9), Ardius Zai10) 

 
1) Pendidikan Pancasila Dan Kewarganegaraan, Fakultas Keguruan Dan Ilmu Pendidikan, Universitas Nias, Gunungsitoli, Indonesia  

Email: amstrongharefa12@gmail.com  

 2) Pendidikan Pancasila Dan Kewarganegaraan, Fakultas Keguruan Dan Ilmu Pendidikan, Universitas Nias, Gunungsitoli, Indonesia  

Email: geadaria2@gmail.com  
3) Pendidikan Pancasila Dan Kewarganegaraan, Fakultas Keguruan Dan Ilmu Pendidikan, Universitas Nias, Gunungsitoli, Indonesia  

Email: yarniwagulo@gmail.com 
4) Pendidikan Pancasila Dan Kewarganegaraan, Fakultas Keguruan Dan Ilmu Pendidikan, Universitas Nias, Gunungsitoli, Indonesia  

Email: asniarwinditafonao@gmail.com 
5) Pendidikan Pancasila Dan Kewarganegaraan, Fakultas Keguruan Dan Ilmu Pendidikan, Universitas Nias, Gunungsitoli, Indonesia 

Email: guloalvianputri@gmail.com  
6) Pendidikan Pancasila Dan Kewarganegaraan, Fakultas Keguruan Dan Ilmu Pendidikan, Universitas Nias, Gunungsitoli, Indonesia  

Email: pperdamaianzega@gmail.com  
7) Pendidikan Pancasila Dan Kewarganegaraan, Fakultas Keguruan Dan Ilmu Pendidikan, Universitas Nias, Gunungsitoli, Indonesia  

Email: tatalase071@gmail.com 
8) Pendidikan Pancasila Dan Kewarganegaraan, Fakultas Keguruan Dan Ilmu Pendidikan, Universitas Nias, Gunungsitoli, Indonesia  

Email: zayanton528@gmail.com 
9) Pendidikan Pancasila Dan Kewarganegaraan, Fakultas Keguruan Dan Ilmu Pendidikan, Universitas Nias, Gunungsitoli, Indonesia  

Email: harisjosuahia@gmail.com 
10) Pendidikan Pancasila Dan Kewarganegaraan, Fakultas Keguruan Dan Ilmu Pendidikan, Universitas Nias, Gunungsitoli, Indonesia  

Email: ardiuszai24@gmail.com 

 

Abstract  

This study examines the local wisdom of the Nias people by placing it within the framework of pluralism, 

social harmony, and cultural values passed down from generation to generation. The Nias people are a 

pluralistic community ethnically and religiously, consisting of the Nias tribe and various immigrant 

groups such as Chinese, Batak, Padang, Javanese, as well as adherents of Protestant Christianity, 

Catholicism, Islam, and Buddhism. This plurality is integrated in a social system supported by local 

wisdom such as banua-fatalifusöta, emali dome si so ba lala, and sebua ta’ide’ide’ö which play a role in 

maintaining social cohesion, tolerance, and conflict resolution within the family. This study uses a 

qualitative method with a historical-normative approach through literature and document analysis, in 

order to trace the historical construction and normative meaning of these local wisdom values. The results 

show that the local wisdom of the Nias people functions as an effective social mechanism for maintaining 

inter-religious and inter-ethnic harmony, and makes a significant contribution to the creation of social-

communitarian stability that is rarely found in other plural societies in Indonesia. This study strengthens 

the understanding that traditional values and local wisdom are determining factors in the formation of 

social harmony in Nias society.  

 

Keywords: Local Wisdom Of The Nias People, Pluralism, Social Harmony, Local Wisdom. 
 

 

Abstrak 

Penelitian ini mengkaji kearifan lokal masyarakat Nias dengan menempatkannya dalam kerangka 

pluralisme, harmoni sosial, dan nilai-nilai budaya yang diwariskan secara turun-temurun. Masyarakat 

Nias merupakan komunitas plural secara etnis maupun agama, yang terdiri atas suku Nias dan berbagai 

kelompok pendatang seperti Tionghoa, Batak, Padang, Jawa, serta penganut agama Kristen Protestan, 

Katolik, Islam, dan Buddha. Pluralitas tersebut terintegrasi dalam suatu sistem sosial yang ditopang oleh 

kearifan lokal seperti banua–fatalifusöta, emali dome si so ba lala, dan sebua ta’ide’ide’ö yang berperan 

menjaga kohesi sosial, toleransi, dan solusi konflik secara kekeluargaan. Penelitian ini menggunakan 

metode kualitatif dengan pendekatan historis–normatif melalui analisis literatur dan dokumen, guna 

menelusuri konstruksi historis serta makna normatif dari nilai-nilai kearifan lokal tersebut, Hasil 

penelitian menunjukkan bahwa kearifan lokal masyarakat Nias berfungsi sebagai mekanisme sosial yang 

efektif untuk memelihara harmoni antaragama dan antar-etnis, serta memberikan kontribusi signifikan 

bagi terciptanya stabilitas sosial-komunitarian yang jarang ditemukan pada masyarakat plural lain di 

Indonesia. Kajian ini memperkuat pemahaman bahwa nilai adat dan kearifan lokal menjadi faktor 

determinan dalam pembentukan harmoni sosial pada masyarakat Nias. 

 

Kata Kunci: kearifan lokal masyarakat Nias, paham pluralisme, harmoni sosial, kearifan lokal. 

mailto:amstrongharefa12@gmail.com
mailto:geadaria2@gmail.com
mailto:yarniwagulo@gmail.com
mailto:asniarwinditafonao@gmail.com
mailto:guloalvianputri@gmail.com
mailto:pperdamaianzega@gmail.com
mailto:tatalase071@gmail.com
mailto:zayanton528@gmail.com
mailto:harisjosuahia@gmail.com
mailto:ardiuszai24@gmail.com


SATEDIK: Jurnal Sains, Teknik, Ekonomi, dan Pendidikan                                                                   ISSN 3123-3074 (E) 

Volume 02, Nomor 01, Januari 2026 
 

 

9 
 

PENDAHULUAN 

Masyarakat Nias adalah salah satu masyarakat plural 

yang ada di Provinsi Sumatera Utara. Sampai sekarang 

masih belum ada sumber informasi yang pasti tentang asal-

usul masyarakat Nias yang sebenarnya. Salah satu suku 

bangsa mayoritas yang ada dalam masyarakat Nias adalah 

suku Nias. Suku Nias adalah kelompok masyarakat yang 

hidup di pulau Nias. Dalam bahasa aslinya, orang Nias 

menamakan diri mereka "Ono Niha" (Ono = 

anak/keturunan; Niha = manusia) dan pulau Nias sebagai 

"Tanö Niha" (Tanö = tanah). Suku Nias adalah masyarakat 

yang hidup dalam lingkungan adat dan kebudayaan yang 

masih tinggi. Hukum adat Nias secara umum disebut 

fondrakö yang mengatur segala segi kehidupan mulai dari 

kelahiran sampai kematian. Masyarakat Nias kuno hidup 

dalam budaya megalitik dibuktikan oleh peninggalan 

sejarah berupa ukiran pada batu-batu besar yang masih 

ditemukan di wilayah pedalaman pulau ini sampai sekarang. 

 Masyarakat Nias adalah masyarakat plural yang 

tidak hanya terdiri dari suku Nias saja, tetapi juga terdiri dari 

suku-suku bangsa lainnya, seperti Tionghoa, Padang, Batak 

dan Jawa. Hal ini terjadi karena datangnya orang-orang dari 

luar Pulau Nias yang memiliki berbagai kepentingan, 

seperti berdagang (perniagaan). Jejak mereka dapat dilacak 

dari permukiman mereka yang sekarang di Idano Gawo, 

Sirombu, Gunungsitoli (kota terbesar di Pulau Nias), 

Lahewa, dan Tuhemberua semua terletak di daerah pesisir 

pantai Pulau Nias, terbesar bagian Utara. Kemudian dalam 

perjalanan waktu para pendatang ini semakin lama semakin 

merasa betah tinggal di Pulau Nias, dan akhirnya 

memutuskan untuk tinggal menetap di pulau ini. Menurut 

Elio Modigliani, yang dikutip oleh Johannes Maria 

Harmmerle, hal ini juga kemungkinan disebabkan oleh 

terjadinya suatu proses asimilasi dalam suatu proses yang 

panjang melalui migrasi para penduduk dan melalui 

perkawinan campur. Lama-kelamaan tercipta suatu ciri 

khas gabungan dari dua elemen etnis. Secara sosiologis, 

asimilasi dalam bentuk perkawinan campuran ini semakin 

memperkuat keberadaan atau status sosial mereka dalam 

komunitas masyarakat Nias. Sebagai konsekuensi riil 

sosiologisnya ialah bahwa akhirnya mereka diterima 

sebagai bagian yang sah secara adat dan agama di dalam 

masyarakat Nias. Asimilasi ini menjadi ikatan sosial yang 

sangat kuat, tidak hanya secara sosiologis tetapi juga secara 

emosional. Hal ini disebabkan oleh sistem kemasyarakatan 

dalam masyarakat Nias yang berlandaskan atas hubungan 

kekeluargaan dan kekerabatan. Selain pluralitas etnis di 

atas, salah satu kenyataan objektif lainnya yang kelihatan 

secara jelas dalam konteks masyarakat Nias adalah 

pluralitas agama. Dari segi kehidupan keagamaan, 

masyarakat Nias adalah masyarakat yang agamis-

pluralistik. Ada yang memeluk agama Kristen Protestan, 

Katolik, Islam dan Buddha. Namun secara kuantitatif, 

masyarakat Nias mayoritas memeluk agama Kristen 

Protestan.Pada kenyataannya dalam perjalanan waktu yang 

sangat panjang, masyarakat Nias yang agamis-pluralistik ini 

telah hidup berdampingan dengan damai dan rukun. Sampai 

saat ini masyarakat Nias telah hidup berdampingan secara 

damai dan toleran. Secara sosiologis, masyarakat Nias 

hidup secara bersama-sama sebagai sebuah komunitas 

sosial yang saling menerima, menghargai dan membaur satu 

sama lain dalam kegiatan-kegiatan keagamaan dan 

kegiatan-kegiatan sosial. Seperti pada perayaan hari-hari 

besar keagamaan, masyarakat Nias yang berbeda agama 

saling menghormati dalam pelaksanaan kegiatan-kegiatan 

peribadatannya. Tidak ada keengganan orang yang beda 

agama untuk menghadiri kegiatan-kegiatan keagamaan 

meskipun hal tersebut diselenggarakan di tempat-tempat 

ibadah seperti: gereja, masjid, dan sebagainya. Bahkan 

sampai sekarang masih ada kebiasaan saling berkunjung ke 

rumah antar-pemeluk agama sebagai pengikat tali 

silaturahmi pada perayaan hari-hari besar keagamaan, 

seperti Natal dan Tahun Baru atau Hari Raya Idul Fitri, dan 

sebagainya. Juga dalam upacara-upacara adat seperti pesta 

perkawinan dan upacara penguburan orang mati, tetap 

terjalin kepedulian dan persaudaraan yang indah, baik 

dalam peristiwa suka maupun duka. 

 Harmoni sosial yang telah tercipta dalam masyarakat 

Nias ini telah menjadikannya berbeda dengan beberapa 

masyarakat di daerah-daerah lain di Indonesia yang juga 

agamis-pluralistik, namun pada kenyataannya seringkali 

menjadi medan kekerasan dan ajang konflik sosial. Secara 

historis, hampir tidak pernah terjadi konflik horizontal yang 

bersifat destruktif di dalam masyarakat Nias. Tidak pernah 

ada aksi teror atau kekerasan atas nama agama dan atau atas 

nama suku seperti yang sering terjadi di daerah-daerah lain 

di Indonesia. Harmoni sosial yang tercipta dalam komunitas 

masyarakat Nias telah menjadi sebuah fakta sosial yang 

layak untuk dianalisis dan diteliti. Harmoni sosial ini 

menjadi sesuatu yang layak untuk diteliti oleh karena 

biasanya pada komunitas masyarakat agamis-pluralistik di 

daerah-daerah lain sering diwarnai disharmoni sosial atau 

keretakan-keretakan dalam hubungan sosial antar individu 

atau kelompok-kelompok sosial. Oleh karena itu, tulisan ini 

bertujuan untuk mengkaji kearifan lokal masyarakat nias, 

baik dari aspek Pluralisme, Harmonisasi sosial, dan 

Kearifan lokal guna memberikan pemahaman yang lebih 

mendalam mengenai perkembangan kearifan lokal 

dimasyarakat nias Kajian ini diharapkan dapat memperkaya 

literatur akademik dan memberikan kontribusi bagi 

penguatan kesadaran masyarakat nias. 

 

KAJIAN TEORI 

Menurut Prof. John A. Titaley, pluralisme adalah 

kenyataan bahwa dalam suatu kehidupan bersama manusia 

terdapat keragaman suku, ras, budaya dan agama. 

Keragaman agama itu terjadi juga karena adanya faktor 

lingkungan tempat manusia itu hidup yang juga tidak sama. 

Lingkungan hidup empat musim bagi seseorang akan 

membuat orang tersebut memiliki karakter dan pembawaan 

yang berbeda dengan orang yang hidup dalam lingkungan 

yang hanya terdiri dari dua musim, seperti musim hujan dan 

musim panas. Agama bukan saja suatu lembaga yang 

berhubungan dengan Yang Mutlak saja, tetapi juga adalah 

lembaga sosial. Dia adalah bagian dari kebudayaan karena 

dia dihidupi dalam kehidupan manusia sehari-hari, sama 

seperti kehidupan lainnya. Karenanya, sebagai suatu 

institusi sosial, agama itu juga adalah bagian dari satu 

sistem kebudayaan. Jadi kalau kebudayaan manusia itu 

beragam, maka dapat dipahami pula kalau agama itu pun 



SATEDIK: Jurnal Sains, Teknik, Ekonomi, dan Pendidikan                                                                   ISSN 3123-3074 (E) 

Volume 02, Nomor 01, Januari 2026 
 

 

10 
 

juga beragam. Mengapa agama itu juga bagian dari 

kebudayaan, Karena manusia tidaklah dapat hidup di luar 

kebudayaannya. 

 Bangsa Indonesia adalah bangsa yang plural, yaitu 

bangsa yang terdiri dari berbagai agama, suku bangsa 

(etnis), bahasa, kebudayaan, dan adat istiadat. Seharusnya 

realitas kemajemukan ini disyukuri sebagai salah satu 

kekayaan yang dapat merajut harmoni sosial di tiap-tiap 

daerah di Indonesia, sekaligus sebagai modal untuk 

membangun integrasi bangsa. Namun sangat 

disayangkan,pluralitas atau perbedaan yang ada tersebut 

justru seringkali dijadikan sebagai sumber atau faktor yang 

menjadi penyebab konflik atau kekerasan, secara khusus 

pertikaian antaragama di Indonesia, yang dalam beberapa 

tahun terakhir menodai dan mengancam harmoni sosial dan 

integrasi nasional. Padahal pluralisme terkait dengan 

penghargaan dan toleransi antara self dan the other, 

kelompok – tanpa memandang besar atau 

kecil dengan kelompok lain. Pluralisme bukan pula 

membenarkan segala ekspresi kebudayaan (nihilisme) 

seperti budaya kekerasan, budaya memaksa, budaya 

korupsi, dan dosa-dosa sosial lainnya.  

 Pluralisme berasal dari kata pluralism yang berarti 

jamak. Ia dicirikan oleh keyakinan-keyakinan bahwa 

pluralisme merupakan realitas fundamental yang bersifat 

jamak, di mana ada banyak tingkatan dalam alam semesta 

yang terpisah yang tidak dapat teredusir dan pada dirinya 

independen. Sedangkan alam semesta pada dasarnya tidak 

tertentukan dalam bentuk, tidak memiliki kesatuan atau 

kontinuitas harmonis yang mendasar, tidak ada tatanan 

koheren dan rasional fundamental. Pluralisme sebagai 

konsep nilai ideal mesti dibangun dengan pemahaman-

pemahaman yang besar agar tidak setengah-setengah 

ataupun justru terlalu berlebihan. Shihab memberikan 

gambaran pluralisme dengan batasan- batasan tertentu, 

yaitu: Pertama, pluralisme tidak semata menunjuk pada 

kemajemukan. Namun yang dimaksud pluralisme adalah 

keterlibatan aktif terhadap kenyataan kemajemukan 

tersebut. Sikap dan tindakan aktif untuk memahami 

perbedaan dan persamaan guna tercapainya kerukunan 

dalam kebhinekaan. Kedua, pluralisme harus dibedakan 

dengan kosmopolitanisme yang hanya menunjuk pada suatu 

realitas di mana aneka ragam ras, bangsa hidup 

berdampingan di suatu lokasi. Ketiga, pluralisme harus 

dibedakan dengan relativisme. Relativisme berasumsi 

bahwa hal-hal yang menyangkut kebenaran atau nilai-nilai 

ditentukan oleh pandangan hidup serta kerangka berpikir 

seseorang atau masyarakat. Keempat, pluralisme bukanlah 

sinkretisme di mana terdapat usaha untuk menciptakan 

suatu agama baru dengan memadukan unsur tertentu atau 

sebagian komponen ajaran dari beberapa agama untuk 

dijadikan bagian integral dari agama tersebut. Sikap dan 

tindakan dalam berinteraksi menjadi hal terpenting 

mengingat hakekat manusia sebagai makhluk sosial. 

Keterlibatan aktif dengan kelompok lain untuk bertoleransi, 

memahami, serta membangun dan memperkaya keragaman 

dalam komunitas global adalah pengertian pluralisme yang 

lebih mendalam.  

 Knitter mengatakan bahwa ada tiga jembatan yang 

dapat menghubungkan memori umat beragama ke dalam 

satu sikap yang mendukung teologi pluralisme di antara 

umat beragama. Pertama, jembatan historis-kultural. 

Melalui cara ini, maka titik tekan dari pembahasan 

mengenai agama-agama adalah sifat kebenarannya yang 

relatif. Dengan melihat bahwa semua agama hidup dalam 

sebuah keterbatasan budaya, maka ia tidak bisa menjadi 

standar untuk melihat kebenaran agama lain. Kedua, 

jembatan teologis-mistis ini diartikan bahwa isi pengalaman 

keagamaan yang otentik itu tidak terbatas, dan melampaui 

segala bentuk untuk menggapai. Misteri Allah yang tidak 

terbatas itu menuntut pluralisme keagamaan dan melarang 

agama manapun memiliki firman satu-satunya atau firman 

terakhir. Ketiga, jembatan etis-praktis. Motivasi dari 

pendekatan pluralitas bukanlah kesadaran historis, 

kepercayaan mistis, tetapi perjumpaan dengan penderitaan-

penderitaan umat manusia dan kebutuhan untuk mengakhiri 

keadaan yang membangkitkan kemarahan itu. Kebutuhan 

mempromosikan keadilan, menjadi kebutuhan umat 

beragama terhadap kepercayaan mereka. Ini merupakan 

awal dari teologi pembebasan. 

 Sebagai makhluk sosial, manusia tidak dapat hidup 

tanpa orang lain. Manusia tidak hidup sendirian, tetapi 

bersama orang lain. Pola dasar keberadaan manusia ialah 

hubungan antar-pribadi. Keberadaan manusia bersama 

dengan sesamanya merupakan kenyataan yang tidak dapat 

disangkal. Tidak mungkin hidup tanpa orang lain. Manusia 

tidak mandiri dalam arti mampu hidup tanpa orang lain. 

Suatu masyarakat akan berada dalam ketertiban, 

ketenteraman, dan kenyamanan, bila berhasil membangun 

harmoni sosial. Banyak hal yang berkaitan dengan harmoni 

sosial, baik dari aspek ideologi, politik, ekonomi, budaya, 

pertahanan, dan keamanan. Sebagai makhluk sosial, setiap 

orang tidak akan pernah hidup dengan dirinya sendiri, tanpa 

bergantung pada orang lain di sekitarnya. Seseorang akan 

selalu butuh dengan yang lain, tidak hanya untuk saling 

bantu dan tolong-menolong, tapi juga untuk 

membangun komunitas sosial yang saling mendukung 

dan bekerja sama untuk mencapai tujuan yang diinginkan. 

Kehidupan masyarakat Indonesia yang berasal dari latar 

belakang yang beragam suku, budaya, agama, tradisi, 

pendidikan, ekonomi dan sebagainya, adalah sesuatu yang 

niscaya dan tidak dapat dielakkan oleh setiap individu. 

Namun di situlah keindahan sebuah komunitas sosial bila 

mampu merekat berbagai perbedaan itu dan menjadikannya 

sebagai sarana untuk saling memahami, tepo seliro dan 

toleransi, yang akhirnya akan melahirkan persatuan dan 

saling mencintai. 

Pada kenyataannya, di tengah masyarakat kita 

berbagai perbedaan itu kerap menjadi bom waktu dan 

sumbu pemicu terjadinya konflik horizontal 

berkepanjangan. Tentu banyak variabel penyebab 

munculnya berbagai konflik. Bahkan bisa jadi konflik 

membara dapat muncul dari sebuah komunitas yang berasal 

dari latar belakang budaya, ekonomi, suku dan pendidikan 

yang sama. Konflik seperti ini kerap terjadi pada 

masyarakat Indonesia yang hidup di pedalaman dan tidak 

memiliki pendidikan memadai untuk mengomunikasikan 

masalah yang terjadi di tengah mereka. Sehingga bagi 

mereka bahasa otot jauh lebih efektif untuk menyelesaikan 

masalah tersebut ketimbang bahasa otak. Situasi seperti di 



SATEDIK: Jurnal Sains, Teknik, Ekonomi, dan Pendidikan                                                                   ISSN 3123-3074 (E) 

Volume 02, Nomor 01, Januari 2026 
 

 

11 
 

atas mungkin sangat sulit kita temukan terjadi di wilayah 

perkotaan dengan tingkat pendidikan masyarakatnya yang 

lebih baik. Walau perspektif ini tidak berlaku mutlak. 

Karena kita juga kerap menyaksikan para mahasiswa yang 

notabene berasal dari kalangan terdidik terkadang juga suka 

menyelesaikan masalah yang mereka hadapi dengan bahasa 

otot: tawuran, perkelahian jalanan dan menafikan eksistensi 

mereka sebagai komunitas terdidik yang layak dijadikan 

sebagai teladan. Konflik dapat terjadi di mana saja, pada 

siapa saja dan komunitas manapun, tidak peduli apakah ia 

berasal dari kalangan terpelajar, suku atau agama yang 

sama. Setiap orang dapat terlibat dalam arus konflik yang 

terjadi di hadapannya, atau bersentuhan langsung 

dengannya kecuali mereka yang memiliki pikiran yang 

jernih, hati yang lapang dan kendali nafsu yang kuat. 

Perbedaan budaya, kultur dan tradisi suatu wilayah dengan 

wilayah yang lain juga akan menghasilkan karakter yang 

berbeda. Inilah salah satu kekayaan bangsa kita yang terdiri 

dari banyak suku yang tersebar di berbagai wilayah. 

Sebagaimana disebutkan di atas bahwa pelbagai perbedaan 

tersebut dapat menjadi pemicu munculnya sebuah konflik 

bila tidak dikelola dengan baik. 

 Kearifan lokal (local genius/local wisdom) 

merupakan pengetahuan lokal yang tercipta dari hasil 

adaptasi suatu komunitas yang berasal dari pengalaman 

hidup yang dikomunikasikan dari generasi ke generasi. 

Kearifan lokal dengan demikian merupakan pengetahuan 

lokal yang digunakan oleh masyarakat lokal untuk bertahan 

hidup dalam suatu 

lingkungannya yang menyatu dengan sistem 

kepercayaan, norma, budaya dan diekspresikan di dalam 

tradisi dan mitos yang dianut dalam jangka waktu yang 

lama. Proses regenerasi kearifan lokal dilakukan melalui 

tradisi lisan (cerita rakyat) dan karya-karya sastra, seperti 

babad, suluk, tembang, hikayat, lontarak dan lain 

sebagainya. Masyarakat dengan pengetahuan dan kearifan 

lokal telah ada di dalam kehidupan semenjak zaman dahulu 

mulai dari zaman prasejarah sampai sekarang ini. Kearifan 

tersebut merupakan perilaku positif manusia dalam 

berhubungan dengan alam dan lingkungan sekitarnya yang 

dapat bersumber dari nilai-nilai agama, adat istiadat, petuah 

nenek moyang atau budaya setempat (Wietoler, 2007), yang 

terbangun secara alamiah dalam suatu komunitas 

masyarakat untuk beradaptasi dengan lingkungan di 

sekitarnya. Perilaku ini berkembang menjadi suatu 

kebudayaan di suatu daerah dan akan berkembang secara 

turun-temurun. Secara umum budaya lokal dimaknai 

sebagai budaya yang berkembang di suatu daerah, yang 

unsur-unsurnya adalah budaya suku-suku bangsa yang 

tinggal di daerah itu. 

 Sementara Moendardjito mengatakan bahwa unsur 

budaya daerah potensial sebagai local genius karena telah 

teruji kemampuannya untuk bertahan sampai sekarang. 

Ciri-cirinya adalah: mampu bertahan terhadap budaya luar, 

memiliki kemampuan mengakomodasi unsur-unsur budaya 

luar, mempunyai kemampuan mengintegrasikan unsur 

budaya luar ke dalam, budaya asli, mempunyai kemampuan 

mengendalikan, mampu memberi arah pada perkembangan 

budaya. 

 

METODOLOGI PENELITIAN 

Penelitian ini menggunakan desain kualitatif dengan 

pendekatan historis-normatif untuk menelusuri Kearifan 

lokal masyarakat nias melalui peristiwa historis dan kajian 

Pluralisme, Harmoni sosial dan Kearifan lokal. Populasi 

penelitian mencakup dokumen Kearifan lokal, arsip sejarah 

dan literatur akademik, sedangkan sampel dipilih dengan 

purposive sampling berdasarkan relevansi dan otoritas 

sumber. Data dikumpulkan melalui studi pustaka dengan 

instrumen analisis dokumen yang telah dinyatakan layak 

karena indikatornya konsisten menggambarkan variabel 

historis dan normatif. Analisis data dilakukan melalui 

analisis historis untuk mengidentifikasi kronologi 

perubahan, serta analisis normatif-yuridis untuk 

menafsirkan makna kearifan lokal. Model penelitian 

dirumuskan dalam alur hubungan pluralisme, harmoni 

sosial dan kearifan lokal di masyarakat nias. 

 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

1. Kearifan Lokal  

a. Banua dan fatalifusöta.  

Banua dapat diartikan sebagai sebuah wilayah 

(teritorial) yang di dalamnya terdapat sejumlah individu-

individu yang berinteraksi satu sama lain. Jadi, banua 

merupakan tempat tinggal sekelompok manusia atau sebuah 

komunitas sosial. Di dalam banua ini, disepakati sejumlah 

hukum atau norma yang mengatur kelangsungan hidup 

bersama demi tetap terpeliharanya harmoni sosial. 

Sedangkan fatalifusöta, memiliki makna ‘persaudaraan’, 

yang tidak hanya didasarkan atas hubungan darah (klan), 

tapi juga hubungan persaudaraan karena berada dalam ‘satu 

banua’, meskipun berbeda marga, suku, maupun agama. 

Ketika banua didirikan, ada ikrar (janji/sumpah) dari setiap 

orang yang mau bergabung sebagai anggota masyarakat 

yang sah di dalam banua. Makanya ada ungkapan yang 

mengatakan: ‚ufaböbödo banua” yang berarti ‚saya 

mengikatkan diri saya sebagai bagian dari masyarakat ini‛. 

Hal ini merupakan komitmen dan kepatuhan terhadap 

segala hukum atau norma yang berlaku dalam masyarakat 

tersebut. Oleh karena itu, banua sebagai komunitas sosial 

dalam kehidupan sosiologis masyarakat Nias merupakan 

sebuah tempat kehidupan bersama, yang di dalamnya 

terdapat banyak orang dari berbagai etnis (suku bangsa) 

yang bukan hanya terdiri dari suku bangsa Nias saja, dari 

timur dan barat, dari berbagai agama, dan dari berbagai 

marga yang berbeda-beda. Akhirnya, semua ikatan, 

komunikasi dan interaksi sosial yang terjadi di dalamnya 

disebut sebagai‚ fabanuasa‛. Kearifan lokal ini telah lama 

dipelihara, bahkan telah mengakar kuat dalam prinsip-

prinsip hidup bersama dalam komunitas masyarakat Nias 

termasuk Kota Gunungsitoli. Dalam kearifan lokal ini 

terlihat secara jelas nilai-nilai harmoni sosial yang 

bernuansa pluralitas etnis secara khusus pluralitas agama. 

Jadi, apapun agamanya tidak menjadi persoalan, yang 

paling penting adalah ‚dia itu talifusögu, banuagu‚. Itulah 

sebabnya dalam berbagai kegiatan di Kota Gunungsitoli 

kita bisa melihat orang-orang dari berbagai agama dan atau 

denominasi bisa duduk bersama dengan rukun. 

 Seperti yang diungkapkan oleh Ketua Umat Buddha 

tentang kerukunan umat beragama di Gunungsitoli sebagai 



SATEDIK: Jurnal Sains, Teknik, Ekonomi, dan Pendidikan                                                                   ISSN 3123-3074 (E) 

Volume 02, Nomor 01, Januari 2026 
 

 

12 
 

berikut: Kebenaran bersifat otoritas. Orang tidak bisa 

menyatakan kebenaran secara universal, karena akan 

memaksakan orang lain untuk membenarkan apa yang 

dianggap dirinya benar. Kebenaran adalah milik individu, 

sehingga orang akan menghormati kebenaran. 

Bukti ajaran yang membuat umat Buddha harmoni 

dengan sesamanya adalah ajaran-ajaran yang diberikan 

yang mendorong untuk saling menghargai. Seperti tertulis 

dalam Kitab Suci Dhammapada Vagga: XVI, Gatha, 183 

‚Sabbapassa akaranam kusalasau pasampada 

sacittapariyodapanart atam buddhana sasanrin” (Jangan 

berbuat jahat, berusahalah melakukan kebijakan sucikan 

pikiran. Inilah ajaran para Buddha) Berangkat dari 

pemahaman ini lah maka umat Buddha menjaga kestabilan 

hubungan dengan sesamanya, meskipun berbeda agama 

atau bangsa. Banyak hal yang dapat dilakukan oleh 

masyarakat dalam rangka membangun kerukunan 

antarumat beragama. Dalam hal ini sebaiknya tidak 

membicarakan doktrin masing-masing, karena perbedaan 

doktrin dapat memicu munculnya sentimen agama. Sikap 

saling menghormati dan saling bekerjasama antara pemeluk 

agama yang berbeda-beda merupakan sikap umat Buddha. 

Sebagaimana tertuang dalam Kitab Buddha Vagga, 7; 

Dhammapada XIV : 185 Barang siapa mencari kebahagiaan 

dari diri sendiri dengan jalan menganiaya makhluk lain 

yang juga mendambakan kebahagiaan, agama Buddha 

mengajarkan kepada umatnya untuk menempatkan 

persatuan dan kesatuan bagi kepentingan bersama. 

 

b. Emali dome si so ba lala, ono luo na so yomo 

Ungkapan ini merupakan salah satu filsafat hidup 

masyarakat Nias. Secara bebas dapat diterjemahkan ke 

dalam bahasa Indonesia sebagai berikut: ‚seseorang yang 

masih berada 

di jalan dianggap sebagai tamu tak dikenal atau orang 

asing, namun seseorang itu dapat menjadi saudara (tamu 

agung) yang sangat dihormati kalau ia sudah berada di 

dalam rumah kita‛. Ungkapan ini sesungguhnya merupakan 

penghormatan yang sangat tinggi dari masyarakat Nias 

terhadap tamu atau orang asing (pendatang) yang datang 

berkunjung, bertamu, atau singgah di rumah masyarakat 

Nias dalam lingkup yang paling kecil, atau di daerah Nias 

dalam lingkup yang lebih luas. Filsafat hidup ini juga sangat 

mengakar kuat dalam kehidupan masyarakat Nias secara 

umum dan di dalam kehidupan 

masyarakat Kota Gunungsitoli secara khusus. Filsafat 

ini menghadirkan kenyamanan, keamanan, persahabatan 

dan rasa persaudaraan terhadap siapa pun yang datang 

berkunjung atau pun tinggal menetap di Kota Gunungsitoli 

dan di Nias secara keseluruhan. Melalui filsafat hidup ini, 

masyarakat Nias mau mengungkapkan bahwa tamu atau 

orang asing (pendatang) yang memperkenalkan dirinya dan 

memberitahu maksud kedatangannya adalah tamu agung 

yang layak diperlakukan sebagai orang terhormat. Hal ini 

berlaku kepada siapa saja tanpa melihat latar belakang 

agama, etnis, marga, dan sebagainya. Selain pemaknaan di 

atas, secara sosial dan budaya, ungkapan ini juga bisa 

dipahami dalam dua pengertian: Pertama, mau 

mengungkapkan keinginan ‚tuan rumah‛ untuk 

mengundang ‚tamunya‛ datang ke dalam rumah. Ini adalah 

bagian dari keramahtamahan dan keterbukaan orang Nias. 

Kedua, bentuk ajakan ‚tuan rumah‛ kepada orang lain untuk 

membicarakan (musyawarah) sesuatu hal (biasanya dipakai 

ketika ada ‚tamu‛ yang hendak ‚manofu niha‛/melamar 

anak perempuan). 

 

c. Sebua ta’ide’ide’ö, side’ide’ide mutayaigö 

Ungkapan ini seringkali digunakan sebagai salah satu 

cara untuk menyelesaikan berbagai konflik atau masalah 

yang terjadi di kalangan masyarakat Nias. Ungkapan ini 

memiliki makna agar masalah yang besar jangan dibesar-

besarkan, sebaliknya diusahakan menjadi lebih sederhana 

(kecil) sehingga dapat diselesaikan secara tuntas tanpa 

meninggalkan bekas atau dendam apapun di hati kedua 

belah pihak yang sudah bertikai atau berkonflik. Kearifan 

lokal ini sering diperdengarkan oleh para orang tua dan 

tokoh-tokoh masyarakat dalam pertemuan-pertemuan yang 

membahas tentang penyelesaian masalah-masalah sosial, 

secara khusus masalah-masalah antarwarga dan masalah-

masalah kekeluargaan. Semua ini dilakukan demi menjaga 

dan mempertahankan harmoni sosial yang sudah lama 

terjalin dan terpelihara dalam komunitas masyarakat. 

Dalam penyelesaian masalah-masalah sosial tersebut, tidak 

ada pembedaan marga, suku, agama maupun status sosial 

lainnya; semuanya didasarkan atas nilai-nilai kekeluargaan, 

keadilan dan kesetaraan. 

 

d. Pemahaman dan penekanan nilai-nilai keagamaan 

yang sangat kuat bagi pemeluk-pemeluknya 

Tidak ada keengganan untuk bergaul, bersahabat, dan 

bekerja sama dengan orang lain yang berbeda agama, etnis, 

atau marga, sebab setiap orang memegang teguh keyakinan 

agamanya masing-masing tanpa bisa dipengaruhi oleh 

orang lain yang berbeda keyakinan dengannya. Hal ini 

sangat didukung oleh sikap toleransi yang tinggi di antara 

umat beragama, secara khusus dalam pelaksanaan-

pelaksanaan ibadah dan kegiatan perayaan hari-hari besar 

keagamaan. Demikian juga tidak pernah ada masalah dalam 

hal pembangunan rumah-rumah ibadah. Semua hal ini tidak 

dapat dipisahkan dari pengaruh nilai-nilai beberapa kearifan 

lokal seperti telah disebutkan di atas, yang telah menjiwai 

dan mendasari kelangsungan kehidupan masyarakat Nias 

umumnya. Masyarakat nias dengan segala kearifan 

lokalnya mengingatkan negara kita yang plural ini bahwa 

untuk 

menciptakan kerukunan antarumat beragama dalam 

komunitas masyarakat Indonesia ini, sangat dibutuhkan 

sikap untuk bersedia saling menerima satu sama lain dengan 

penuh kasih dan ketulusan, tanpa ada rasa curiga atau 

prasangka buruk apa pun terhadap satu dengan lainnya. 

Harmoni sosial antarumat beragama seperti ini 

menunjukkan kedewasaan dan kematangan masyarakat 

Kota Gunungsitoli dalam memahami kehidupan 

keagamaan sebagai alat perekat sosial yang sangat 

ampuh untuk mempersatukan dan memperdamaikan. Olaf 

H. Schuman mengatakan bahwa: Toleransi beragama 

membutuhkan manusia yang memiliki mentalitas matang 

serta dewasa dan mampu mengendalikan emosinya. Di 

bidang keagamaan, kita selalu menemukan bahwa orang-

orang yang bersikap paling toleran terdiri dari mereka yang 



SATEDIK: Jurnal Sains, Teknik, Ekonomi, dan Pendidikan                                                                   ISSN 3123-3074 (E) 

Volume 02, Nomor 01, Januari 2026 
 

 

13 
 

sadar serta kokoh dalam memegang keyakinannya Hanya 

dengan cara ini dapat tercipta suatu harmoni sosial 

antarumat beragama di Indonesia. Bambang Ruseno pernah 

mengatakan bahwa: Kerjasama yang sesungguhnya berawal 

manakala baik golongan Muslim maupun Kristen sama-

sama mengakui bahwa belajar untuk hidup bersama sebagai 

kesetiaannya kepada Tuhan, untuk mewujudkan keadilan 

dan perdamaian dunia serta pembangunan bangsa adalah 

lebih penting daripada perpecahan dan permusuhan yang 

terus-menerus. Eka Darmaputera juga pernah mengatakan 

bahwa: Pluralisme agama menolong kita untuk rendah hati 

menyadari bahwa sikap superioritas tidak bermanfaat untuk 

mengerti orang 

lain lebih baik sebab Allah mengasihi semua manusia 

tanpa terkecuali, dan karenanya kita harus menjadi sesama 

atau menjadi sahabat bagi saudara-saudara kita yang 

berkepercayaan lain Kutipan di atas semakin memperjelas 

kepada kita bahwa setiap orang di muka bumi ini 

bertanggung jawab untuk perdamaian di tengah-tengah 

komunitas di mana kita hidup dan berkarya. Sehubungan 

dengan tanggung jawab ini, mungkin kata-kata Henry 

Nouwen berikut bisa memberi inspirasi bagi kehidupan 

bersama di Indonesia: Panggilan kita adalah sebuah 

kehidupan penciptaan damai di mana semua yang kita 

lakukan, katakan, pikirkan, atau mimpikan merupakan 

bagian dari kepedulian kita untuk menciptakan perdamaian 

dunia. 

Dalam konteks perdamaian global, Paul F. Knitter 

juga mengatakan bahwa tidak ada damai di antara bangsa-

bangsa kecuali ada damai dan kerja sama di antara agama-

agama. Adalah sebuah kenyataan sosial bahwa setiap orang 

dari golongan suku, agama, dan ras manapun pasti saling 

membutuhkan. Karena itu, setiap orang harus menjalin 

hubungan dengan sesamanya dalam kehidupan bersama 

sebagai sebuah komunitas sosial. Arie Jan Plaisier 

mengungkapkan hal ini dalam salah satu bukunya, sebagai 

berikut: Keberadaan manusia bersama dengan sesamanya 

merupakan kenyataan yang tidak dapat disangkal. Tidak 

mungkin hidup tanpa orang lain. Manusia tidak mandiri 

dalam arti mampu hidup tanpa orang lain. Demikian juga 

Broto Semedi, menyatakan hal ini dalam salah satu 

tulisannya: Kita menjalani dan menjalankan kehidupan di 

dalam kehidupan 

bersama (masyarakat) bersama-sama dengan orang-

orang yang meyakini/menganut filsafat hidup atau agama 

yang berbeda-beda. Di dalam kehidupan bersama yang 

demikian itu, sikap dasar kita ialah: memandang-menerima-

memperlakukan setiap orang di dalam kehidupan bersama 

(siapa pun, suku bangsa apa pun, dengan warna kulit 

bagaimana pun, apa pun jenis kelaminnya, penganut filsafat 

hidup atau agama mana pun, apa pun posisi sosialnya), 

sebagai sesama manusia, dengan martabat manusia yang 

sama yaitu partner eksistensial Allah, oleh karena itu 

memiliki hak asasi yang sama. 

 

KESIMPULAN 

Masyarakat Nias adalah masyarakat plural yang stabil 

secara sosial Keanekaragaman etnis dan agama tidak 

menimbulkan konflik signifikan karena adanya sistem 

sosial yang memayungi perbedaan melalui nilai-nilai adat 

dan hubungan kekerabatan yang kuat, Kearifan lokal 

menjadi fondasi utama harmoni sosial Konsep banua–

fatalifusöta menegaskan persaudaraan lintas marga, etnis, 

dan agama; emali dome si so ba lala menanamkan 

penghormatan tinggi kepada tamu; sementara sebua 

ta’ide’ide’ö mengajarkan penyelesaian konflik secara 

damai dan tidak membesarkan masalah Nilai-nilai ini 

terbukti memperkuat integrasi sosial, Pluralisme dipahami 

sebagai keterlibatan aktif dalam keragaman Masyarakat 

Nias tidak hanya hidup berdampingan, tetapi juga 

berinteraksi, saling membantu, dan bekerja sama dalam 

kegiatan sosial-keagamaan sehingga menciptakan 

hubungan yang inklusif dan toleran dalam kehidupan 

sehari-hari, Harmoni sosial masyarakat Nias merupakan 

hasil internalisasi nilai agama dan adat. Setiap pemeluk 

agama memiliki keyakinan yang kuat sehingga tidak mudah 

terprovokasi, ditambah sikap toleransi tinggi dan 

penghormatan terhadap ibadah serta perayaan keagamaan 

orang lain, Model sosial Nias dapat menjadi rujukan 

nasional, Praktik pluralisme yang stabil dan damai di Nias 

menunjukkan bahwa harmoni dalam masyarakat 

multikultural dapat terwujud melalui penguatan nilai adat, 

kearifan lokal, dan internalisasi nilai keagamaan. 

 

Saran 

Pelestarian kearifan lokal melalui pendidikan dan 

kurikulum budaya Sekolah, lembaga adat, dan pemerintah 

daerah perlu memasukkan nilai-nilai seperti banua, 

fatalifusöta, dan budaya musyawarah ke dalam program 

edukasi untuk memperkuat identitas dan harmoni generasi 

muda, Pentingnya dokumentasi dan penelitian lanjutan 

Kearifan lokal yang sebagian besar masih bersifat lisan 

perlu didokumentasikan secara sistematis dalam bentuk 

buku, arsip digital, dan penelitian akademik agar tidak 

mengalami erosi budaya, Penguatan peran lembaga adat 

dalam mediasi konflik modern Lembaga adat perlu 

diberdayakan sebagai mediator dalam konflik yang muncul 

akibat modernisasi, perubahan gaya hidup, atau pengaruh 

eksternal, karena mekanisme adat terbukti efektif dalam 

penyelesaian konflik secara damai, Kolaborasi antaragama 

untuk memperkuat toleransi Forum lintas agama di Nias 

perlu terus difasilitasi untuk menjaga komunikasi, saling 

memahami doktrin secara proporsional, dan memperkuat 

solidaritas sosial, Integrasi nilai kearifan lokal dalam 

kebijakan publik. Pemerintah daerah dapat menjadikan 

nilai-nilai lokal sebagai dasar penyusunan kebijakan sosial 

misalnya penguatan sosial kemasyarakatan, pengembangan 

pariwisata budaya, dan strategi pembangunan berbasis 

kultural. 

 

DAFTAR PUSTAKA 

Abdurrahman Wahid, Kemajemukan Modal Membangun 

Bangsa, (Makalah tidak diterbitkan, 8 Agustus 

2003), h. 3. 

Alwi Shihab, Islam Inklusif, (Bandung: Mizan, 1999), h. 

41-42. 

Arie Jan Plaisier, Manusia, Gambar Allah : Terobosan-

Terobosan dalam Bidang Antropologi Kristen. 

(Jakarta: BPK Gunung Mulia, 2002) h. 103. 



SATEDIK: Jurnal Sains, Teknik, Ekonomi, dan Pendidikan                                                                   ISSN 3123-3074 (E) 

Volume 02, Nomor 01, Januari 2026 
 

 

14 
 

Arie Jan Plaisier, Manusia, Gambar Allah, Terobosan-

Terobosan dalam Bidang Antropologi Kristen. 

(Jakarta: BPK Gunung Mulia, 2002), h. 103. 

Aristiono Nugroho, ‚Harmoni Sosial Berbasis Ketuhanan‛, 

Sosiologi Dakwah, 7 Maret 2009, diakses 25 

Nopember 2011, 

http://sosiologidakwah.blogspot.com/2009/03/harm

oni-sosial-berbasis- ketuhanan.html/25-11-2011/. 

Ayatrohaedi, Kepribadian Budaya Bangsa (local genius), 

(Jakarta: Pustaka Jaya, 1986). 

Bambang Ruseno Utomo, Hidup Bersama Di Bumi 

Pancasila: Sebuah Tinjauan Hubungan Islam dan 

Kristen di Indonesia. (Malang: Pusat Studi Agama 

dan Kebudayaan, 1993), h. 273. 

Eka Darmaputera, ‚Teologi Persahabatan Antar Umat 

Beragama‛, dalam Keadilan Bagi Yang Lemah, 

Buku Peringatan Hari Jadi ke-67 Prof. Dr. Ihromi, 

MA., Karel Erari, et.al., (Jakarta, tanpa penerbit: 

1995), h. 194. 

Erwan Baharudin, ‚Kearifan Lokal, Pengetahuan Lokal dan 

Degradasi Lingkungan‛, 3 Agustus 2011, diakses 25 

Nopember 2011, 

http://www.scribd.com/doc/61508852/KEARIFAN-

LOKAL. 

Henry Nouwen, The Road To Peace: Karya Untuk 

Pendamaian Dan Keadilan. (Yogyakarta: Penerbit 

Kanisius, 2004), h. 56-57. 

Indahnya Harmoni Sosial‛, Almanar, 2 Januari 2013, 

diakses 25 Nopember 2011, 

http://www.almanar.co.id/artikel-

asatidzah/indahnya-harmoni- sosial.html. 

Johannes Maria Hämmerle, Asal Usul Masyarakat Nias: 

Suatu Interpretasi, (Gunungsitoli: Yayasan Pusaka 

Nias, 2001), h. 42. 

John Titaley, ‚Pluralisme dan Kerukunan Hidup Beragama‛, 

Suara Merdeka 9 Desember 2005, diakses 31 Maret 

2012, 

http://www.suaramerdeka.com/harian/0512/09/opi4

.htm. 

Lorens Bagus, Kamus Filsafat, (Jakarta: Gramedia, 1996), 

h. 853. 

Neraca Gus Dur Di Panggung Kekuasaan, Khamami Zada 

(ed), (Jakarta: LAKPESDAM, 2002), h. 144. 

Olaf H. Schumann, Menghadapi Tantangan, 

Memperjuangkan Kerukunan (Jakarta: BPK Gunung 

Mulia, 2009), h. 59. 

Paul F. Knitter dan John Hick, Mitos Keunikan Agama 

Kristen (The Myth of Christian Uniqueness), 

(Jakarta: BPK Gunung Mulia, 2001). 

Paul F. Knitter, Pengantar Teologi Agama-Agama. 

(Penerbit Kanisius, 2008) h. 290. 

Phil J. Garang, Nias: Membangun Harapan Menapak Masa 

Depan. (Jakarta: Yayasan Tanggul Bencana 

Indonesia, 2007), h. 47. 

Restu Gunawan mengemukakan ini dalam makalah 

Kongres Bahasa berjudul ‛Kearifan Lokal dalam 

Tradisi Lisan dan Karya Sastra‛ (Oktober 2008), 

dikutip dalam AA G Oka Wisnumurti, Mengelola 

Nilai Kearifan Lokal Dalam Mewujudkan 

Kerukunan Umat Beragama: Suatu tinjauan 

Empiris-Sosiologis, 2010, diakses 25 Nopember 

2011, http://www.yayasankorpribali.org/artikel-

dan-berita/59-mengelola-nilai-kearifan-lokal dalam-

mewujudkan-kerukunan-umat-beragama.html 

Wikipedia, ‚Suku Nias‛, 25 Nopember 2011, diakses 29 

Agustus 2014, 

http://id.wikipedia.org/wiki/Suku_Nias. 


